Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nirnaya Sagar' Press, 26-28, Kolbhat Street, Bombay 2.

Published by Dhirajial Vrajdas Sanklia, B. A., LL. B., Advocate

at Khakhar Building, C. P. Tank, Bombay 4.

## EDITORS' NOTE.

The publication of this great work, the Anu Bhashya together with the commentary Prakasha thereon by Shri Purushottamaji, the erudite Acharya of Vallabha Sampradaya, and the Rashmi on both of these by Goswami Shri Gopeshvarji, who flourished in the nineteenth century and who is known to have written various books and commentaries on Shuddhadwaita Philosophy and allied subjects, was undertaken under the auspices of the Trust of the Late Sheth Gordhandas Soondardas Mulji Jetha, by Mr. Mulchandra Tulsidas Telivalla. He began to publish these from the Third Adhyaya of Anu Bhashya, and published in Fehruary 1926, the First Pada of the said Adhyaya. The reader is referred to the introduction of the said Pada in which a short history is given of the author and the literature on the Anu Bhashya available in the Shuddhadwaita Sampradaya.

He published the Second and Third Padas of the Third Adhyaya, and the reader is referred to the Preface of the Third Pada published on 27-4-1927, in which is established the connection of Shri Krishnachandraji with the great work. By the impenetrable will of God, the Editor, Mr. Telivalla, died suddenly on 26-6-1927, to the utter dismay and consternation of us, his friends and collaborators.

Through extreme diffidence, and with the consent of the Trustees of Sheth Gordhandas Soondardas Trust, we took upon ourselves to continue the work left incomplete by our colleague. We are thankful to the Almighty for removing all difficulties and putting facilities in our way of completing this stupendous task.

In the middle of the task, we were deprived of the help of one of our colleagues, the late Mr. Gordhandas Pragji of the Editorial Staff of the Bomtay Samachar. His enthusiasm and rigidity of purpose are still present in our minds. We may frankly mention that Shastri Kalyanji Kanji of Gondal has been chiefly instumental in getting the work carried through the Press. He deserves our thanks, and the Sampradaya will always remain indebted to him for this.

It was our intention to provide the reader with the comparative views of the different Bhashyakaras on the various Adhikaranas of the Brahma Sutras, which have heen so lucidly given by Goswami Shri Purushottamaji, and with a view to have them in the Introduction to this publication, we requested Prof. G. H. Bhatt, M. A., Professor of Sanskrit in the Baroda

College, to take up the work, and he readily undertook to do it. Unfortunately, on account of other engagements, he could not find time to do it. We, however, wish that he may be able to do this as an Introduction to the Translation of the Anu Bhashya, which he has undertaken under the Gaekwar Oriental Series. In these circumstances and in view of the daily growing scarcity of paper and printing materials, we have thought it fit to give as Preface to this work the very clear analysis of the Adhikaranas made by Goswami Shri Purushottamaji himself in his Adhikaranamala, and to complete this work, without further delay,

We are thankful to H. H. Goswami Shri Gokulnathaji Maharaja of Bombay, for his favour of co-operation and consent for getting the work published, and it may be safely said that the present work sees the light of day through his good offices with the Trustees, and chiefly with the late Mr. Lalji Naranji, one of the Trustees.

Thus by the grace of God we have been able to complete the work left unfinished by our friend the late Mr. Mulchandra Telivalla, and we affer this fruit of our labour of love at the Lotus Feet of Lord Shri Krishna.

Bombay, 31st May 1942. Dhirajlal Vrajdas Sankalia. Jamnadas Kanjee. Hiralal Mooljee. Purushottam Kanjee. .. ાય તમાં 1

## वेदान्ताधिकरणमार्छौ ।

## श्रीपुरुषोत्तमविरचिता ।

प्रधमोध्यायः।

श्रीवालकृष्णमाचार्यान् अभून् श्रीविडलेश्वराम् । व्यासाचार्यास्तद्वचांसि प्रणमामि पुनः पुनः ॥ भाव्यप्रकाशे विस्तीर्णोर्वोवगन्तं न शुक्यते । सर्वेदतोर्थं सङ्गद्य न्यायमाला वितन्यते ॥ २ ॥

तत्र ताबद् व्यासचरणेरज्ञजनानुग्रहार्थं सर्ववेदार्थरूपस महाणः खरूपसाधनफल्मतान्तरनिराकरणमेदेन चतुर्धा विचारोत्र शास्त्र कियते । तत्र सर्ववेदार्थरूपं महोवेति ज्ञापितुं चतुर्वक्षण्यां
तस्ममृत्यि सर्व विचारितम् । तत्र प्रथमेध्याये सर्वेषां वेदान्तानां महाण्येव समन्वयः, वेदार्धनिश्चयक्ष वेदान्तविचाराधीन इति सर्वोधि वेदो महाय्यव प्रमाणिनित्युक्तम् । द्वितीये च श्रुतीनां
परस्मरिवरोषपरिहारेण विरुद्धस्र्वतिनां दुपणेन च महोव प्रमेयमिति निर्णातम् । ततस्तृतीयेन्तरङ्गं
चहिरङं च साधनं सोपकरणं, विचारितम् । ततश्चतुर्थे फलप्राप्तिमकारस्त्रदन्तुभवमकारो महोव च
फलमिति निर्णातमिति द्यास्त्रार्थसङ्गहः ।

तत्र प्रथमेध्याये सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वयश्चतुर्भिः पादैर्वक्तन्यः । तत्रासन्दिग्धेषु वेदान्तत्राक्येषु विचारासद्यारात्सन्दिग्धान्येव निर्णेतन्यानि । तानि चतुर्धा, कार्यप्रतिपादकानि, अन्तर्यामिप्रतिपादकानि, उपास्यरूपप्रतिपादकानि प्रकीर्णकानि चेत्यतव्यत्यारः पादाः ।

्तत्र प्रथमपादे ब्रह्मसम्यन्धिविचारं प्रतिज्ञाय ब्रह्म ळक्षयित्वा ततः कार्यवाक्यानि विचारितानि ।

तत्र प्रथमे एकस्त्रेत्रे जिज्ञासाधिकरणे पडङ्गरेव वेदार्थनिश्ययस संभवादस्यन्त-निश्चयस्य तपःभृतिभिरेव संभवात्तर्यं कि वेदान्तिवचारेणेसाशङ्का, ऋषिभिनीनाशालाणां कृतस्वात्तल्ल्ल्ल्ल्ल्लेण बुद्धिदोषान्मन्दानां संदेहसम्भवे तिल्ल्वारणार्थं विचारशास्त्र कृतेव्यम् । तत्र यदापि सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' इति, 'विदेश सर्वेदहमेव वेष' इत्यादिश्चतिस्मृतिभिन्नेश्चेव सर्ववेदार्थः, तथापीदं वाक्य वेदान्ते श्चतं 'त स्वीपनिषदं पुरुषं प्रन्छामी'ति, पुष्परुषता त्य तत्रेव श्चतः, 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थो' इतिवाक्येन वेदान्तानामर्थनिश्चायकत्तं च तत्रेव श्चतम्, अत इदानीं तपाप्रसृतीनामसंभवाद्वेदान्तविचार्णय वेदार्यरूपनस्यस्यरूपनिश्चय इत्यपिसंपाय महासंविन्धित्यारः श्रीवादरायणाचार्येः प्रस्तुत इत्युक्तम् । अतोप्रिमाणि यान्यषिकरणानि शालसमाधिपर्यन्तं तानि सर्वाण्यस्येव विषय इति तेपामस्य च विषयविषयिमावः संगतिरित्यपि घोषतम् ॥ १ ॥

९ प्रत्ये अस्तित् प्रतिपाय को वियत् इति प्रस्तावनामा बक्कव्यनावश्वक प्रशासकानाम् । साधारणवशीधको य सार-मुद्धरेत तदयेक्षया श्रीमदणुभाव्यक्षशास्त्ररेत नो श्रीपुरसीमम्बर्ण अणुभाव्याधिकरणतो सारमात्र स्तृत्य अधिकरणमारा रचितासि सैतासामि अन्यप्रतिपायनियनतस्त्रत मुद्रापितास्ति । सा यपि वेजीबालाप्रदेतै, सशोष्य पृथक् मुद्रितास्ति तथापि विज्ञजयिक्सपर्य पुनर्मुद्राप्तते इति न मोषास्यक्षतिरिति विश्वउचैन्तु विद्वाव

ततो द्वितीये एकसून्ने जन्मायधिकर्णे महा किंग्रह्मणकं किंग्रमाणकं चेखाकाङ्घायां जगदुत्ततिष्टितिकारणं महेति सुराधेन रुक्षितम् । ततोंधान्तरेण वेदरूपधाक्षप्रमाणकं महोरसुक्तम् । तेन कर्नुरूपं निमित्ततया सिध्यति ॥ २ ॥

ततस्तृतीये एकसूत्रे समन्वयाधिकरणे बढा जगतः कर्तृ निर्मतं चेति चेत्, किं जगतः समवाधीलाशङ्कायामनारोधितानायन्तुकरूपेण समद्यगमाद्रखेव जगतः समवायीति निर्णातम् । तेनाभिन्ननिर्मितोषादानवादोस्मिन् शास इति योधितम् ॥ ३ ॥

प्वं त्रिस्ट्रन्या महाणो विज्ञासा महारुक्षणं तद्विचारसा कर्तव्यता च साधिता । ये पुनः ' कर्तृत्वे वैपम्यादयो दोपाः, समयायित्वे च विक्रतत्वादयः, ते सर्वेष्ठिमाच्याये परिहर्तव्याः, विचारकर्तव्यतायाः मतिज्ञातत्वात् । तत्र सिषदानन्दरूपलस्य महाणः सरूपठक्षणलास्त्रोंकं कार्यठक्षणं विष्वप्यत्वातं वक्तव्यम्, अन्यथा रुक्षणेऽज्याप्तिमसङ्गात् । अन्यतः निवारणीयम्, अन्यथातिव्याप्तिमसङ्गात् । असंभवश्य निवारणीयः ।

तत्र द्वास्यामधिकरणास्यां सद्रप्ते तहक्षणं योजितम् । अतःपरं चिद्रप्रेऽच्याप्तिनिवारणाय प्रकृतिपरमाण्वादावतिव्याप्तिनिवारणाय च चतुर्थं सप्तसूत्रमीक्षत्यधिकरणमारम्यते । तत्र प्रथमसूचे 'यतो वाचो निवर्तन्ते'इलादिश्चला ब्रह्मणः सर्वेव्यवहारातीतत्वेन सर्वप्रमाणागोचरतया तञ्जानासंभवादिचारो व्यर्थ इलाशकः, मत्त सर्ववेदान्तप्रतिपादम्, 'सदेव सोम्पेदमप्र नासीत्' इत्युपकम्य, 'तदेशत', 'बहु सां प्रजायेय' इलानेश्वणस चहुभवनस्य च श्रावणात् । अतः स्टोः पूर्वमन्यवहार्यत्वेषि तदनन्तरं तत्कर्तृत्वेन तदुपादानत्वेन च व्यवहार्यत्वं श्रत्योच्यत इति तया तञ्ज्ञानस संभवात्तद्विचारो न व्यर्थ इति धोधितम् । ईक्षणकर्तृत्वेन चेतने तस्मिन् पूर्वोक्तळक्षण-समन्वयाचिद्रपे ठक्षणाच्याप्रिरिप परिहता । तेनैव प्रकृतिपरमाण्यादावितव्याप्तिरिप निवारिता. असंभवश्च निवारितः । ततो द्वितीयसूचे तस्रेक्षणकर्तुरात्मश्चरवाच्याद्माकृतगुणवस्यं निवारितम् । ततस्तृतीचे तदुपासकस्य मोक्षरूपफलकयनादिप तिन्नवारितम् । ततस्रत्तुर्थे जगद्रद्वेयत्वसाकथनादिप तन्निवारितम् । एवं चतुःसूत्र्यां कार्यविधिमुखेन तद्विचार उक्तः । ततोत्रे त्रिसन्त्र्यां कार्यनिषेषमुखेन तद्विचार्यते, निषेषथ प्रख्यात्मकः। तत्र पश्चमे खाप्ययस्त्रे जीवसप्रिर्मक्षसंवन्धेनोच्यते । सा च मोक्षमित्रापि जामदादिवत्कर्मसंवन्धरहितेति प्रलयतस्या । सा च खसंबन्धेनैव जायत इति मगवतस्त्रस्कर्तृत्वम् । ततः पष्टे मोक्षदशायां जीवस्य भगवसुन्यत्वं अत्योक्तम् । तत्र मैत्रेयीत्राह्मण आदिमध्यावद्वानेषु त्रह्मण एव योधनात् तदातृत्वं त्रह्मण एवेति वोधितम् । ततः सप्तमे सर्वप्रलये प्रसेदावशिष्यत इति श्रुत्या बोध्यते । अतः प्रलयो मस्सर्कर्तक एवेति बोधितम् । एवमनेनाधिकरणेन चित्खरूपे कार्यच्छापयोजनादच्यातिः परिहता । चित्खरूप-लयोधनात्रकृत्यादावतिव्यातिरपि परिहृता ॥ ४ ॥

ततः पञ्चमेष्टसूत्र आनन्दमयाधिकरण शानन्दे ठक्षणयोजनेन तत्रान्याप्तिः परिहियते । तत्र मयमसूत्रेऽविशेषेण पुनःकयनद्भादम्यास्यानन्दमयस्य महत्तं स्थापितम् । तत्र मयमवर्णके शानन्दसार्यतीम्यासः शन्दतत्र । द्वितीयवर्णके तु 'तसीय एव शारीर आरमा यः पूर्वस्येति-वाक्याम्यास उक्तः । यत्रमम्यासेन मयदशवाहाद्वेदे साधिते आनन्दमयस्य महत्त्वम् । यथा पूर्वतन्ने यजसम्यासारकर्मणस्तदत् । ततो द्वितीयसूत्रे सपदो विकारार्थन्तादानन्दमयस्य न महत्त्वमिति ततः प्रष्टे द्विस्त्रभेन्तस्तद्धमीिषकरणे आदिलान्तरक्ष्यन्तश्च विद्यमाने हिरणम्यः पुरुष उदिलादिमसपर्मोपदेशाङ्गसैनेत्युक्तम् । तते द्वितीयस्त्रभे 'यमादिलो न वेदे'तिश्वलादिलादेदनिद्-धेनापि तत्य मसलं शापितम् । तद्याने सति, यदि तत्य मसलं न विचानते तदा, तद्याने सति, 'स यशायं पुरुषे यशासावादिले स एकः स य एवंविदि'त्युक्त्वाभे 'एतमानन्दमयमात्मान्तुपराङ्कान्मती'त्यनेन शानितं तदिदोक्षरसासुज्यं परमसमातिश्च नोपपयेत । तस्मान्देतुतागर्भया प्रसंगस्तम् लेतिह्नित्तत्त्व् ।

र्किंच, अयं जन्मदिसुत्रश्रविचारः सर्वश्राधिनविचारस्य मूलम् । तत्राधे 'फलमत उपपत्ते'-रिखनेन सर्वफल्दाता भगवानेवेति वक्तव्यम् । तत्रोधे चतुर्थेध्याये निषेधमुखेन प्रतीक्रीपासना, विधिमुखेनाङ्गोपासनाश्रादिखादिमतिसूत्रे वक्तव्याः । तत्र मतान्तरोक्तरीत्या प्रतीक्रोपासनानाम्-शृद्धपरत्वेपि तद्वाक्योक्तफल्टिसिद्धस्तचरन्तःस्थाद्रह्मण एवेति ज्ञापनायाङ्गोपासनानां त्रह्मपर्यते तद्वक्त-गवान्तरफल्ट तत्कतुरवरूपं मुख्यं फल्ट च भगवत एवेति ज्ञापनाय चाप्येतद् बोध्यम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तम एकस्ट्रेजे तिहिङ्गाधिकरणे, अष्टम एकस्ट्रेजेतिदैशाधिकरणे च मुद्यम्बर्गणे आकाश्रमणादिशन्दैः महीवोन्यते, निरङ्क्षणगत्कारणवस्त्रमहिङ्गादिति विचारितम् । तेन पूर्वोक्तञ्ज्ञणेतिन्यामिदोषः परिहिषत इति पूर्वोक्तश्यम्तमिदमधिकरणदृष्ये । पृत्रमायधिकरणदृष्ये अस्यमृतसदेदनितासः, सत्तमायधिकरणेषु सु प्रकृतिकृतसदेद्वनिरास इति विशेषः, प्रकृतिभूत्यपर्यदेन शब्दस्य द्विविधलादिति । पृष्ठायधिकरणत्रयस्य विषयवाभ्यान्युद्धीयवियास्यान्युक्तानि । तेन कर्माङ्गोपासनास्त्रिण असेव फञ्दम्, तज्ज्ञानिनैव च कर्मणो विधिवत्तस्यमित्यपि वोधितम् । तेन भसङ्गोपि संगतिः ॥ ७ ॥ ८ ॥

ततो नवमे चतुःसूत्रे ज्योतिश्चरणाधिकरणे 'शय यदितः परो दिवो ज्योतिदींन्यत' इतिवाक्ये ज्योतिःशब्देन प्रद्यवीन्यत इति निर्णीतम् । तत्र प्रथमसूत्रे (प्तावानस महिमे'तिमप्रे भृतासकानां चरणानां महापर्मत्याञ्योतिःश्रन्थेन महोयोन्यत इति निर्णातम् । ततो द्वितीयस्त्रम् । तत्ते द्वितीयस्त्रम् । तत्ते द्वित्यत् इति न चरणानां महापर्मत्वित स्वांकेनाधद्वांशान्तरेण समाहितम् । भगवति चेतोर्पणार्थं संदर्भोदी गायत्री प्रस्तुता, तयोपासने महादर्शनं भवतीति तस्त्राह्वसण् एव पादाः, न गायत्र्या इस्युक्तम् । ततस्तृत्वसिषे गायत्रीकन्दो हि शन्दर्रपम्, भृतश्विवीशतीरहृद्दयान्यर्थरूराणि । तेषां शन्दर्रपण्टनःपादत्वं न संगन्छते । अतो महाण एव पादा इस्युक्तम् । ततश्वत्रधस्त्रचे यव्यय्वे पादानां महापर्मत्वमायाति, तथापि 'दतावानि'तिषष्ठे 'दिवी'ति समय्या पादानां शुक्रोकाधारत्वक्रम्येन विवक्षितसः ज्योतिपत्तदाधारत्वक्रम्यः । 'अथ्य यदतः पते दिव' इतिपत्तम्यानाधारत्वक्रम्येन विवक्षितसः ज्योतिपत्तराधारत्वक्रम्यः । 'अथ्य यदतः पते दिव' इतिपत्तम्यानाधारत्वक्रम्येन इस्युपदेशमेदाज्योतिन् महोत्वावक्रम्य, यथा 'यृक्षे इसेनो शुक्षाप्रात्यतः रुपेन' इतिविनिक्तमेदेषि यथकार्ध्वप्रसाधाः न विरुप्यते, तथात्राधीति व दोष इति समाहितम् । तस्त्रद्य ज्योतिःशन्दवान्यं प्रकेषेति निर्णातम् । यचिष पूर्वाधिकरण-न्यायेन ज्योतिःशन्दस्य महावाच्यक्तमायाति, तथाप्त्र प्रकरणस्य ज्वितः । एतेनान्या अपि पादसंचद्वार्य प्रवादितिया अपि महापत्तर इत्यपि योधितम् ॥'९॥

ततो दश्यमे चतुःस्चेज्ञुगमाधिकरणे कीश्रीविक्षमावर्णक्षं इन्द्रप्तर्दनंसंवादे 'प्राणोहमस्पं प्रज्ञासं स्वादिनोध्यमानः प्राणो प्रधेव, नासन्यो, नामि जीवः, तस मुक्तवाहीकार एव पाक्योक्त-पावंदांत्रीतिस्तुक्तम् । तदुपादितं च भाष्ये । तवी द्वितीयस्त्रेचं पक्षेत्रदेश प्रवर्देनं प्रति स्वास्त्रंत्र प्रणाखेनोषिद्वयतः . इति न तस्य प्रक्षपोधकरामिति प्रश्नोक्ताग्रक्ता, तत्रोग्रान्तरण् सम्।धानावास्त्रम् प्रकर्णे प्रधर्मन्य एव य्याद्यप्रक्रयते, तस्याद्रत्र प्रतिपादः प्राणं परमासिस्त्रं प्रतिपादितम् । ततस्तृत्तीये पदि प्रवेद्याद्र प्रतिपादं तदा 'मानेव विज्ञानीदीं विद्यास्त्राभिदेशस का गतिरित्याश्वक्षायम्परपुर्वश्वः शाख्यदृष्ट्या, न सु ठोक्टप्ट्या । शाखे च प्रवज्ञाने सित् आतुर्भवाभेदेन सर्वभाव उच्यते । यथा शुलन्तरे वामदेवस्य सर्वग्रिमा उप्यते, 'तदैत्तर्ययपृपिवामदेव' इत्यादिता, तद्वद्रप्राणि ज्ञानेन प्रवास्त्रमापादस्त्रस्त्राप्तान्तिः प्रवाश्वन्यस्त्र वापेति प्रतिपादस्त्रम् प्रति प्रतिपादस्त्रम् । त्रस्त्रम् । तत्रस्तुर्थं नन्तिस्त्रम् त्रव्यात्रम् स्त्रम् प्रवास्त्रमात्रम् । यदि जीवप्राणमकाणं पर्दर्शनाव्याणां ग्रल्यक् सीकियेत, तथा सत्युपास्त्रमञ्जाद्रम् व वापयेतः । स्त्र द्वाद्रमाणं प्राण्यम् त्रवित्रमेतः स्तर्यमाणां प्राण्यम् सात्राद्रस्त्रम् व वापयेतः । स्त्र द्वाद्रमाणं प्रति प्रति प्राणो विद्रस्त्रम् वापितितान् । इदं पाषिकरणं प्रतिवारमाणार्थमित्रक्तम् । मध्यामे प्रवित प्राणो ज्ञान्ति त्रतिपादित्तन् । इदं पाषिकरणं प्रतिवारमाचाराद्रसामाच्यम्ताचार्त्रस्तान्ति । तेन न पुनरुक्तिद्रोवः । क्षाप्तिति स्वर्णावेत्रस्त्रम् वास्त्रपाणार्थमित्रुक्तम् । मध्यादे केवल्यसेव मध्यो ज्ञानमां स्वर्पपरस्तं नवस्यप्रिक्रम् । स्वर्णिति । तेन न पुनरुक्तिद्रोवः । कार्यवित्रात्नवार्या । स्वर्पपर्तं नवस्यप्रिकर्णेषु स्रवृत्यः । १ १० ॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीताम्यरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ

वेदान्ताधिकरणमालायां मधमाध्यायस्य मधुमः पादः॥

्षं प्रथमपादे कार्यप्रतिपादकानां वाक्यानां महाणि समन्वयो विचारितः । प्रकृतिप्रत्ययम् भेदेन शब्दस्यान्यपरत्वसदेहे तिवागरणं च कृतम् । अतःपरं द्वितीयादिष्वर्थसंदेहो निवारणीयः । जीवजडतत्ससुदायभेदेनार्थस्य त्रैविष्यात् । तत्र द्वितीयपादे जीवपुरःसरणार्थसंदेहो निवारणीयः । अन्तर्यामिप्रतिपादकानां वाक्यानां महाणि समन्वयो वक्तव्यः । तेन पादानामेककार्यत्वं संगतिः ।

तत्र प्रथमे चतुःस्त्रे सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशाधिकरणे छान्दोरयस्या शाण्डिल्यविद्या विद्यापते । तत्रास्यां विद्यायां 'मनोमयः प्राण्यसीर'इसनेन विद्यानमयस्य जीवस्य मनोमयंत्यादिवर्यन् वैशिष्ट्ये तैरेव च धर्मेः कर्तृत्वनिर्वाहाङ्कष्णो जगत्कर्तृत्वमि नोपपथत इत्याशङ्कायां, जीवस्य मस्यत्वेनोपासनं निवार्य, सर्ववेदान्तर्शसिद्धस्य मस्यत्ये एवोपदेशाङ्कर्षेणात्रोच्यतं इति प्रथमसूत्रे आक्षेपनिवारणादाक्षेपोधिकरणसंगतिरित्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रेत्यां विद्यायां फठत्वेन विवक्षिता ये गुणास्त्रेषां प्राक्षिमंग्वत्स्वरूप्यामात् तत्सारूप्यामाद्वोपयते, अतोपि तथेत्युक्तम् । ततस्तुतीय-सत्त्रे तिरोहितानन्दत्वेन निराकारत्वादिपं नात्रं जीव उच्यते, किंतु महैतेत्यक्तम् । ततस्तुतिय मस्यत्रे विरोदितानन्दत्वेन विद्यानाद्वेत्यतं, जीवस्तु प्राष्ट्रत्वेन च्यातृत्वेन च व्यपदिश्यतं इत्युक्तम् । तेनावान्तर्यामिम्तुतं महैवोच्यतं इति साधितम् ॥ १॥

ततो द्वितीये चतुःस्त्रे चान्दविद्योपाधिकरणे वानिशाखासं 'यया प्रीहिनो ययो वे'सादिविषयवानयसुन्यस्म, तत्रान्तरात्मन्युक्तो हिरणमयः सुरुपो न जीवः, किंतु प्रधेष, श्रदेनोक्ताद्धिरणपयन्यस्म, तत्रान्तरात्मन्युक्तो हिरणमयः सुरुपो न जीवः, किंतु प्रधेष, श्रदेनोक्ताद्धिरणपयन्यस्त्यादिश्चेपादिस्युक्तम् । तते द्वितीये स्ट्रेजे ईषरः सर्वमृतानां हर्देशेर्जुन् विद्यती'ति गीतास्मृतेरिष ह्दंशे वर्तमानस्य प्रधानियस्क्तम् । ततस्तृतीयस्त्रेजे व्यापकस्येषरसार्वे ह्दयस्याने स्थितरसुक्तस्याञ्चान्त्रे । विद्याद्यत्याक्षायणाव तस्य प्रधानते स्थादित्य । विद्याद्यत्याक्ष्यत्याद्यत्य सर्वाचेकारत्यत्याच्यापितिति । तस्याद्य हृदयस्य स्थानत्यनुव्यते । अन्ये त्यत्र स्थानक्ताद्यत्या सर्वचेकारतिरस्ययोध्यापितिति । तस्यात्र व्यापकस्तद्वानिः । यसुन्ध्रीद्यादित्यव्यवस्य न तुर्विधमृतान्त्यत्तित्व्याप्यापितिति । तस्यात्र व्योमगत्यन्त्रविद्यात्रक्षायाच्यते । अतो व्योमगत्यन्त्रविद्यात्याच्यते । वस्यात्र दोप इस्युक्तम् । ततस्यतुर्थस्त्रचे तस्य हृदये वर्तमानत्व व्योमगत्यन्त्रविद्यात्याचेर्यते । वस्यात्रविद्यान्तिति स्त्राविव्यत्याक्ष्याच्यते । वस्यात्रविद्याच्यते । वस्यात्रविद्याच्यते । वस्याद्यत्याद्यस्यानन्त्रक्षरानन्दरुक्तस्यानन्त्यत्याद्वर्यति । वस्याद्वर्यत्याद्वर्यते । इद्ये चिक्तपत्यान्त्यति स्वावेगायस्य ह्याप्यस्यस्यानन्त्याद्वर्याभिष्यस्यानन्त्यति । स्यापित्रप्यव्यव्यविद्याच्यान्ति । स्यापित्रप्रयान्यविद्याच्यान्ति । स्यापित्रप्यव्यव्यविद्याच्यानित्रप्रयानित्रप्रयानित्रप्रयानित्यस्य प्रस्वति । स्यातित्य प्रसन्नियस्य विद्याचादिति सम्यतिताति । संयतित्य प्रसन्नियस्य विद्याचादिति सम्यतिताति । संयतित्य प्रसन्ने प्रसन्यस्य सासानिक्षस्य । स्यानित्य प्रसन्ति स्वर्यादिति सम्यतिति । स्यानित्य प्रसन्ति सम्यति । स्वानित्यत्यस्यति । स्यानित्य प्रसन्ति । स्यानित्य प्रसन्ति । स्यानित्यस्यस्यानित्यस्यस्यादिति । स्यानित्यप्रसन्ति । स्यानित्यम्यसनित्यस्यसनित्यसनिति । स्यानित्यम्यसनित्यसनित्यसनित्यसनित्यसनित्यसनिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानित्यम्यसनित्यसनिति । स्यानित्यम्यसनित्यसनित्यसनिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानित्यम्यसनिति । स्यानिति स्यानिति सन्यति । स्यानिति स्यानिति । स्यानिति स्यानितित

ततस्तृतीये द्विस्त्रे अत्ता चराचरेत्यधिकरणे 'यस मह च क्षत्रं पे'तिकाठकवाक्योकं महाक्षप्रानृतं न जीवस, किंतु महाण एवेति निर्धातित् । तम प्रथमस्त्रे पराचरमहणे हेतुः, चरो मृत्युत्वरं कलाप्यचात्वम्, महाक्षप्राणां संप्रधमानानां मोगः साधितः, सर्वरूपतासम् वैशैष्यं च । द्वितीयस्त्रे च मकरणं हेतुः । तमा च जीवाश्रक्यमोगस चराचरस महणरूपाठिहारस्य वाक्यस महाम्रकरणपिठतत्वावात्रोक्तं महीवेति सिष्यति । मोक्षापिक्षमग्रस्त्रभागानानुत्क्रमणामावेन्तान्तः मगरस्त व्यादन्तर्यामित्वमृति सिद्धम् पूर्वीधिकरणे महणो जीवविव्यलस मोगस्त्रोन्कात्वात्तसाधनायात्रोपोहातेनानन्दरुपाद्वर्योन्यात्वाववाहाय्येन भोगो विचातिः, अन्तर्यापि-भविवातस्त्रेव प्रकृतत्वादिति ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थं द्विस्त्रे गुहां प्रविद्याविद्याधिकरणे 'ऋतं पिवन्ता'विति काठकवाषयं विषयत्वेनोपन्यसाम् जीवहर्य नोज्यते, किंतु जीवमहाणी उज्येते । अत्र जीवमहाणीरेव प्रतिपाय-त्वदर्शनात् । इतः पूर्वं 'येपं प्रेते विचिकित्सा'इति 'अन्यत्र धर्मा'दिति वानयहयेन तयोरेव प्रष्टत्वा-दिति पूर्वस्त्र उक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रे पूर्वप्रकरणोक्तविशेषणवळादस्यत्र जीवमहाणी एवोच्येते इति सामितम् । पूर्वीविकरणोक्तमहासुस्मोगोत्रैवेतिज्ञापनार्थम् । तेनानुप्रसन्नः संगतिः ॥ ४ ॥

ततः पश्चमे पश्चस्त् अन्तर उपपत्तिरित्यधिकरणे छान्दोग्ये उपकोसरुविधास्यं 'य एपोक्षिणि पुरुगे दृश्यतं दृतिवानयं विषयत्वेनोपन्यस्य अक्षिपुरुपस्य महत्त्वं निर्धारितम् । तत्र प्रथमसूत्र आर्पदर्शनस्यापद्यानतत्त्वात्र तत्र प्रतिविष्यस्य महत्त्वेनोपासना विषीयते, किंतु मश्चेवेत्रक्रम् । ततो द्वितीयस्त्रे सर्वेद्योकस्य भागवामनयनह्मस्थानादित्यपदेशात्तरेय साधितम् । ततस्तृतीयेऽस्तादिपदक्ष्मणदेशि तत्साधितम् । ततस्त्रत्त्रपद्यास्य स्वविद्यतिकथनादिष् तत्साधितम् । ततः पश्चमसूत्रे वीयो निवारितः । एवं पात्र पश्चसूत्र्यां स्थानमाद्यात्रस्यादिह्मं वैशेष्यं योधितम् । अश्वस्थितस्य भोगस्तु याजिनां मण्डस्माद्यो प्रतिदः । एवमधिकरणत्रयेण भोगदोषासंसर्गहेतुम्तं वैशेष्यमक्षिस्यतस्य सुरुपसान्त्यामित्वं च विचारितम् ॥ ५ ॥

ततः पष्टे त्रिस्त्रे अन्तर्योक्त्यपिकरणे वृहद्गण्यकस्थमन्तर्योमिमाद्यणं विषयवाक्यलेनोपन्यस्तम् । अन्तर्योमी सर्वेत्रेकः, अयवाधिदैवादिश्चन्दभेदाद्वित्रः, तत्तदिममानी जीवो वेत्याश्चक्य
प्रथमसूत्रे प्रिव्यादीनां तदिममानिनां च ये धर्मास्त्रेषां भगवत्मशुक्तस्यपेषनादन्तर्योमी सर्वेत्र
भगवानेवेति निर्णातम् । आधिदेवादिसन्द्रोणि च एवेति च । ततो द्वितीयसूत्रेऽन्तर्यामी
महावादे न असिद्धः, जीवमहाजडानामेव असिद्धलात् । ततोऽन्तर्याभी साङ्ख्यपिक्तिशतः
कश्चिद्धविष्यतीत्माश्चक्र, नात्र साङ्ख्यमत्तर्य, तद्धर्याणामनिष्ठापात्, अतोऽन्तर्यामी भगवानेवेति
महावादिसद्ध द्रशुक्तम् । ततस्तृतीयस्त्रेऽन्तर्याभी जीवो न संमवति, काण्यशाखार्या य्यो विज्ञाने
विष्ठे विति माध्यन्तिनीयस्त्राक्षार्या च य वाक्षाति विष्ठ वितिवानयास्यां जीवादेदस्य आवणादिरसुक्तम् ।
वस्मित्रिक्कर्णे स्वितिकर्तृत्वनिवाहकत्योपोद्यतिन सर्वनियमनं विचारितम् । गृहाप्रविद्याविकाल

प्रतिगुहं मिन्नतया प्रवेशादन्तर्यामिणां मेदे प्राप्ते तदमानाय तस्वैक्यमत्र साधितम् । तेन

हरामेदाद्विज्ञोप्पेक एवान्तर्वामी नामेत्युक्तं मवि ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे त्रिस्त्रेत्र अदृद्धपत्वाधिकरणे 'अय परा यया तदसरमधिनान्यतं' इति
गुण्डकस्यं वाक्यं विषयत्वेतीपन्यस्येयपुर्पनिषत् साङ्क्यविद्या ग्रह्णविद्या वेत्वाराङ्गेषं त्रज्ञविद्येव ।
यद्यप्पत्राक्षरं प्रसम्बेत्युक्तम् । उद्यस्ताद्वरात्परतं चोच्यते, एवं परापरमावेप्पक्षरं परमात्मेवेति
निर्णीतम् । तत्र प्रधमसूत्रे अदृश्यदादिगुणकोऽक्षरत्वेनोक्तः परमात्मेव, विश्वजनकत्वरूपस्य
अवपर्भसः तत्रोक्तिरसुक्तम् । तत्ते द्वितीयस्त्रे अशाक्षरपुक्ते साङ्क्यविद्यासिद्धप्रकृतिपुरुपावेवेत्वाराङ्गः, तो नात्र संगवतः, अक्षरस्य सर्वज्ञत्वादिना पुरुपत्वेतः च विशेषणात्, पुरुपस्य च
दिव्यत्वादिना प्रणादिजनकत्वेन च विशेषणात् । न दीदं साङ्क्ये सिध्यति । किंग, अत्र हि
सम्प्रात्वादोः मध्ये च त्रज्ञविद्या इति विद्यविशेषपुक्तम् । तसादिषि नात्र साङ्क्यिसिद्धौ
प्रकृतिपुरुपावित्युक्तम् । ततस्तृतीयस्त्रेत्रे प्रविद्युक्तम् । तस्तादिना ग्रह्मपुक्तं न तिःस्वकायस्य महाण एव
निज्ञमित्युरोद्यातने मोधितम् ॥ ७॥

ततोऽष्टमे नवस्त्रचे वैश्वानराधिकरणे पूर्वाधिकरणोक्तं रूपं साङ्ख्यसिद्दकार्येश्वरस्य कृतो न ? अक्षरपरमपुरुपयोर्भेदाभेदी च कथिमत्याकाङ्घायां, छान्दोग्यस्यां वैश्वानरिवद्यां विषयनान्यस्वे-नोपन्यस, रूपस निसत्वं विरुद्धधर्माश्रयत्वं च तत्रोपोद्धातेन विचारितम् । तत्र प्रथमसञ्जे वैश्वानरशब्दवाच्यो हिरण्यगर्भादिः परमारमा चेति संशये, हिरण्यगर्भादिचोषकसाधारणशब्दाची विशेषः प्रादेशमात्रसेवाभितो विगतमानत्वरूषः, बस्मादित्युक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे 'केचित्सु-देहान्तर्हदयावकाश'इत्यादिस्मृत्युक्तस्यानुमापकत्वम् । अतः प्रादेशमात्रो द्युमूर्धन्वादिविशिष्टः परमात्मेवेत्यक्तम । ततस्तृतीयसूत्रे नतु प्रादेशमात्रस्यता वैश्वानस्पदस्य भगवत्यस्तं निर्णेतुं न शक्यम् . 'अहं वैश्वानरो मृत्ते'ति जाठराशिपरत्वस्वापि स्मरणात् , समानप्रकरण 'एप वा अशिवेश्वानर' इत्यमिसमिन्याहारेण श्रावणाद भगवदिभृतित्वाच । अत्राप्यमेः 'हृदयं गार्हपत्य' इत्यादिना त्रेताप्तिकल्पनत्रावणात पुरुपेऽन्तःप्रतिष्ठितत्वश्रावणाच न भगवत्परत्वं शक्यवचनमिति सुत्रांशेनागुङ्ख नात्र भगवत्पात्वं निपेदुं शक्यम्, भगवतो भोकृत्वं वक्कं श्रताविषदृष्ट्वपदेशाजाठरे द्यमर्थत्वादिधर्माणामसंभवाच । नच तद्रपासनार्थमिति बद्ध्यम्, वाजसनेविभिः पुरुपत्वस्य श्रावणादित्येवमंशान्तरेण समाहितम् । तस्माद्वैश्वानरः परमारमेव । ततश्चत्रथे उक्तहेतम्य एव जाउरोऽमिर्देवतारूपोमिश्र न संभवतीत्युक्तम् । एवं चतुर्भिः सूत्रेवेशानरस्य महात्वं निर्णीतम् । ततोप्रिमैः पश्चिमः स्त्रेसस परिमाणं विचार्यते, प्रहिल्वादिनिवृत्त्यर्थम् । तत्र पश्चमे जैमिनिमतेन परिमाणविरोपपरिहारमाह, व्यापकस्य प्रादेशमात्रत्वं कल्पनां विना साक्षादि संमवति, ययाकाशस । तथा च 'शादेशमात्रमभिविमान'मित्यत्र शान्दकमादर्थकमो विष्ठेष्ठ इति जैमिनेराशयो बोधितः । ततः पछे निराकारमेव महा भायाजवनिकाच्छन्नं विष्णवादिदेवताधिष्ठितेन प्रकृपाकारेणा-भिष्यक्तः पुरुषियोऽन्तर्यामी, न तु स्वामानिकत्तयाकार इस्तारमस्यस्य मततुकत् । ततः सप्तमेऽनुस्यृतिवशासुरुपाकारो 'यषद्धिया त उरुगाय विभावयन्ति तत्तद्वपुः भणयसे सद्वग्रह्मये'-तिस्मृतेः साधकानुम्रहार्थमिति वादरिमतमुक्तम् । ततोष्टमे पूर्वोक्तं नियतपरिमाणवादचोधकं जैमिनिमतं तदेकदेशिनो, न तस्मेतिनोधनार्य युनर्जेमिनिमतमाह । श्रुतौ 'प्रादेशमात्रमिह नै देवा' इत्यारम्य अभिसंपादयिष्यामी तिकथनात्सम्पत्तिनिमत्तं प्रादेशमात्रत्वम्, न तु वास्तवमिति तदाशय उक्तः । ततो नयमे 'आमनन्ति चैनमस्मि'न्नितिस्त्र 'एनं वैश्वानरमस्मिन्न्यूर्धचित्रकान्तराले' जाबालाः समामनन्ति 'एपोन्यक्त' इत्यादिना । तस्मारप्रादेशमात्र एव न्यापकः, अतो वस्तुभावादेव विरुद्धधर्माश्रय इति वैश्वानरी भगवानेवेति खसिद्धान्त उक्तः । एवमस्मिन्यादे खितिहरकार्यनिर्वान हार्थमन्तर्थामित्रतिपादकानि वाक्यानि विचारितानि ॥ ८ ॥

इति श्रीवल्लभावार्यचरणदासस्य श्रीपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ । वेदान्ताधिकरणमालायां प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

अतःपरं मोक्षदातृत्वार्यमुपास्यरुपतिपादन्तानि वाक्यान्यस्मिन्पारे विचार्यन्ते, साधनाध्याये ग्रुणोपसंहारपादे ततन्मार्गयेदेनोपासनाया एव साधनत्वेन वक्ष्यमाणत्वात् ।

तत्र प्रथमे सप्तस्त्रञ्जे सुभ्वाद्यधिकरणे 'अस्तिन् बौः प्रथिवी'तिमुण्डकवाक्यं विषयत्वे-ः नोपन्यस्य, तत्र किं साङ्क्यसिद्धं प्रधानमुज्यते, त्रख देति संज्ञये, प्रधानं निरस्य मस्वेति साम्यते । तत्र प्रथमसूत्रे खरान्दो हेतुत्वेन, स च श्रुतिस्य'सात्मान'मिलात्मरान्दस्य वाचकः । तया च शुम्बादीनां भारत्वं तदा साद्यदि तेषां सुत्रे भणिगणवत् प्रोतत्वं स्यात्, न तु तथा, तेषां कार्यतयेतदात्मकत्वेनेतत्त्वरूपान्तःपातित्वात् । न च सेतुत्वेन साधनत्ववोधनात्फठरूपत्वामावे सित न त्रव्यविति शङ्काम् । 'अप्ततस सेतुरित्यत्र पृष्टवाडमेदचीधकत्वेन फटरूपत्वानपायात् । तस्ताद शुम्बाद्यायतनं बृह्येव । ब्रह्मणो व्यापकत्वव्यत्पादनं तु पूर्वमध्ने 'ठक्ष्यं सर्वगतं चेवे'त्यनेन ब्रह्मणः सर्वगतत्वकथनात् तद्दोधनार्थमित्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रे नत् भवतु मद्यत्वं तथापि तज्ज्ञानेन सर्वविज्ञानसोपन्नान्तत्वाद्न्यवाग्विमोकः कयं संगत इत्याशक्ष्य, मस्रणि मुक्तोपस्टप्यत्वं वक्तं शरह्मस्य जीवस्य पूर्वमन्त्रे त्रहाणि योजनस्योक्तत्वात् तस्य निरम्यस्तत्वरूपं मुक्तत्वमन्यवाग्विमोकेन बोध्यत इति तद्पि ,संगन्छत्, इत्युक्तम् :। ततस्तृतीयसूत्रे एतत्प्रकरणे जडधर्मचाहुत्यस जडदशन्तस्य चोक्तत्वादय प्रधानमेवाङ्गीकार्यमित्याश्रद्धा, तद्वीधकानां निःसंदिग्धानां धर्माणाम-दुर्शनाहुस्रवीधकानामारमसर्वज्ञानन्दरूपादिशन्दानां निःसंदिग्धानां दर्शनात्र प्रधानमङ्गीकर्ते शक्यम् . किंत, परमालैवेत्युक्तम् । ततश्चतुर्थसूत्रे तर्दि जडजीवविशिष्टः साह्यवादीत्रास्त्विलाशस्त्रः तद्वाचकनिःसंदिग्धरान्दाभावात् न जीवो, :नापि प्रधानम्, किंतु सर्वज्ञलादीनां ब्रह्मपर्माणां निःसंदिग्धानां दर्शनाद्रत्वेव । ततः पश्चमस्द्रत्रे 'तमेवैकं जानयात्मान'मिति ब्रह्मणि ज्ञानकर्मत्वस्य प्राचीत्रपात्र प्रचाहरूप । स्वतंत्रपादेशात् न, जीवपरतं तसेत्युक्तम् । ततः प्राप्टे सूत्रे अस् जीवे ज्ञानकर्तृत्वस् चोधनेन भेदन्यपदेशात् न, जीवपरतं तसेत्युक्तम् । ततः प्राप्टे सूत्रे अस् वाक्यसः प्रवप्नकरणपठितत्वादिषे न जीवपरत्विमिखुक्तम् । ततः सप्तमे सूत्रे 'द्वा सुपर्णा'वितिश्वता परमारम्नः शरीरे स्थितिमात्रं प्रकाशकत्वं च श्रान्यते, जीवस्य तु कर्मफलगोगोपीतिः स्थित्यदनान्यां वद्यजीवो पृथ्नेच निर्णायेते । तस्मादपीदं वद्यचास्यमेव, नृतु श्रथानजीवसंदेहात्ः साध्ययरमिति निर्णीतम् । तेन पूर्वपादोक्तमन्तर्यामिरूपमपि व्यापकस्वसर्वात्मकत्वादिगुणविशिष्टमेवोपासत्तीयमिति साधितम् । अत्र शरधनुन्यायश्रावणात्र्यगुपासनं ज्ञानमार्गीयाणामपि, कर्तव्यत्वेन चोधितम् ॥ १॥

तती द्वितीचे द्विस्त्रेचे स्माधिकरणे 'यो वै स्मा तस्तुख'मिति छान्दोगयस्यसमन्द्रमारनारदसंवादगतं वाक्यं विषयस्वेनोषन्यस्य, तत्र वाहुत्यं सुप्रित्य नोच्यते किंतु महीवेति साधितम् ।
तत्र प्रथमसूत्रेचे सुप्रुतेः सकाशादाधिक्यस्य 'स एवाधसादि'सादिना बोधनात् सुल्यवृत्यासमञ्ज्ञस्यपरिष्रद्दसंभवाद् महाणः सर्वशब्दवाचकरवेन माववाचकशन्दानामि महापरत्वसंभवावं सूना
भगवानेवेत्युक्तस् । ततो द्वितीयसूत्रेचे 'वान्यसम्बती'सादिनोक्ता बन्या दर्शनादयो धर्मा
अप्याविभेते परिस्तन् भगवित तदर्शनेन तदेक्याचदिवमागाद्वा तदेकतानतायां संभवन्तीति नसूत्रा
प्रवितेति साधितम् । तेन निस्तिरवध्यानन्दरूष एवान्तर्याम्युपास्य इति प्रथमि भक्तिमार्गायैक्सास्य
इति द्विद्धसं प्रसङ्गाद्विभागा ॥ २॥

ततस्तृतिये जिस्स्त्रे अक्षराधिकरणे . वृहदारण्यकस्य नेतद्वे तदक्षरं गार्गी तिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य, स्त्रञ्जस्य नार्ग्या - वृद्धिव्याद्यस्यात्त्वपारकरवेनाक्षरस्य महात्वं साधितम् । ततस्तृतीये स्त्र्ञे तस्य प्रशासनस्य जीवधर्मस्वन्यावृत्याक्षरङ्गानफठशेषनेन च महात्वम् । अत्र च पूर्वेषादेठद्दयत्याधिकरणेन विचारितस्याक्षरस्य विकद्धधर्मस्वयोधनिनित द्वदिस्थोषोद्धातः संगतिः । अक्षरोपासनं च ज्ञानगार्गीयाणां केपाधिनस्यस्यम्, व त्वस्रस्मिनदेश्य मिलादिगीतावाक्यात् । भिक्तमार्गीयाणां त्वस्रद्यानमङ्गत्वेन प्रविग्रतीत्वये 'अक्षरिषया'मिलात्र वाच्यम् । तेनेदं मार्गह्योपयोगोति तद्वपयोगन्तरं प्रसङ्गत उक्तम् । तेनाव क्ष्मनियामिका प्रसङ्गः सङ्गतिः ॥ ॥ ।

ततश्चतुर्थ एकस्ट्रच ईक्षतिकर्माधिकरणे प्रश्लोपनियस्त्रमप्रश्रस्य मेतद्वै सत्यकाम परं चापरं च महा यदोद्धारं इतिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्त, अत्र घ्येयः परमात्मेव, न तु विराइ, महा चा। परात्तरं पुरिशयं पुरुषमीक्षतं इतिवाक्यशेषे ईक्षतिकर्मत्वेन जीवधनादक्षरात्परस्येवोक्तत्वात् । अत्र घ्यानविषयस्थेक्षतिकर्मत्वप्रतिषादनेनोपासनानां फलं साक्षात्कार इत्यप्यनेन साधितम् । तेन् प्रसङ्गः संगतिरिति योधितम् ॥ ४ ॥

एवमगह्तवाप्पत्वादिविशेषणान्यप्यात्मशब्दस्य ब्रह्मपत्वे छिङ्गमिति प्रागेवोक्तम् । अतो दहरः परमात्मैवितं साधितम् । ततः सृतीयस्त्रे पं आत्मा सेतुर्विष्ठति रितिश्वतेः सर्वछोकविधारकत्वात्स्वयं साधनीम्य संसारपारप्रापकत्वात् एकस्वैवाकाश्रद्यात्वाष्ट्रिश्वयादेरन्तर्वहिःस्थापनेन तस्य सर्वछोकधारणस्य पहिमरूपत्वात् तस्य भहिन्नो विरुद्धधर्माश्रयत्वरूपतया श्रीयशोदादिमिरन्तर्वविहुप्रस्थन्वश्र दहरः परमात्मैवेत्युक्तम् । ततश्रद्यतुर्थे आकाश्रश्यत्वरूपतया श्रीयशोदादिमिरन्तर्वविहुप्रस्थन्व दहरः परमात्मवेत्युक्तम् । एवं चतुःस्वत्वाप्पत्वादिश्रस्वेत दहरस्य परमात्मवेत्रस्वत्वापात्त्व विषयुर्वेन दहरस्य परमात्मवेत्रस्वत्वा

अतः परमप्रिमचतुःसून्येतरिषेषमुखेन तसैन परमात्मत्वं पुनः साधयित । ततः पश्चमे अस्मिन् प्रकरण आदिम्प्यानसानेषु सम्भ्रमादादिश्चन्दैर्भीनस्य परामर्शाचीन एव दहर् इति सूत्राशेनाश्चक्ष, जीने जगदाधारत्वादेरसंमवात् स न दहर् इत्सुक्तम् । ततः पष्ट एतद्वतरमुक्त इन्द्रप्रजापित्रकरणे जीनस्वायत्वायत्वादिरुणेणेकतयात्रापि स एव पराष्ट्रस्यतामिति स्त्राशेनाश्चर्य, तत्र
प्रजापतिरुप्तरेशसमय आविर्भूतमसरुपो जातः, यथा द्यविद्यासको दृत्विद्याविद्यो प्रवति, अतस्य
यास्त्रत्वात्सर्वत्रात्मानं परयसुपदिष्टान्, अतो न तत्र जीनः प्रकरणार्थः। अतस्तदसुरोपेनात्रं जीनस्य
प्रकामिन्नत्वं न वक्तं जनस्य । तस्माहहरः परमात्मैन । ततः सप्तमेन तिर्ह्वतत्र-जीनस्यामर्थस्य कि

प्रयोजनिमत्याकाङ्क्षायां पूर्वप्रकरणे सत्यनामकत्य प्रद्याणे ज्ञानेन प्रवसुखरूपं फलसुक्तम् । तदपेक्षायां तादसं प्रवज्ञानमावश्यकम् । तत्र सन्छन्देनासृतस्य जीवत्यः, तिश्चन्देन मर्लस्य जहस्य, यशन्देनो-भयनियामकत्य प्रद्याणे ज्ञानासंभवात् । तद्यं शब्दोक्तस्य प्रविद्यामकत्य प्रद्याणे ज्ञानासंभवात् । तद्यं शब्दोक्तस्य नियम्पत्य जीवत्य सरुप्रज्ञानाय जीवपरामर्थः, न तु प्रकरणित्वेनेत्युक्तम् । ततोऽप्रस्य भवत्वेवं तथाप्यत्ये हृदयपुण्डरीके शाकाश्वरूपस्य ज्यायसी ष्रद्यणः स्थितिर्व संभवतीत्यतो जीव एवोच्यतामित्याश्रङ्गायां 'निचाय्यत्यदिवं व्योमवये'त्यत्र विरुद्धभाश्यवेव प्रद्यणः स्थितिर्वक्तं शक्ये-रसुक्तम् । तादशत्यस्यात्राप्यतुसंभयत्यत्वेवं त्यापद्यस्य विरुद्धभाश्यवेवं प्रद्याप्यस्यस्य विद्याराद्वपद्यस्य विचाराद्वपद्यस्य स्थानवस्यस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्यानवस्य स्यानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्यानवस्य स्थानवस्य स्यानवस्य स्यानवस

ततः पष्टे द्विस्त्रे अनुकृत्यधिकरणे 'न तत्र स्यों भाती'ति कठवहीस्थं वाक्यं विषयत्वेनो-दाहृत, होकप्रकाशकानां स्पोदीनां दहरांतःस्यत्वकथनात् कठवहीस्यमुक्तवाक्यं तद्विकद्विम्सा-शक्ष, तेषां स्ततो न प्रकाशकत्वम्, किंतु भगवदन्तकारित्वाद्वगवस्प्रकाशेनैव प्रकाशकत्वं सर्वत्र सर्वदेतिप्रसङ्गात्विणीतम् । तेन. जीवस्य मुक्तिदशायां तदनुकारित्वरूपमेव साम्यम्, न तु प्रमिन-स्वषि बोधितम् । अन्ययैतदिचारस्यात्र निष्प्रयोजनस्वापत्तेरिति ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे द्विसूत्रे शब्दादेव प्रमित इत्यधिकरणे कठवहीष्यमङ्कष्ठमात्रवाक्यं विषय-त्वेनोदाहृत्याङ्गुष्ठमात्रस्य भूतभव्येशानत्यं शब्दादेव प्रमीयते इति प्रथमसूत्रे निर्णातम् । द्वितीये च तस्य तत्र खितिर्मतुष्याणामिकारार्थेति निर्णातम् । बत्रापि प्रसङ्ग एव सङ्गतिः । इदं च जीवस्य ग्रुक्तिदशायां त्रक्षाविर्मावेन विरुद्धभाश्रयत्वे फठिष्यति ॥ ७॥

तत्राष्टमेष्टस्त्रां तत्रुपर्यपीत्यधिकरणे प्रसङ्गादेवादीनां प्रश्वविद्यापामिषकारो विचारितः । तत्र प्रथमे स्ट्रें मनुष्येषु त्रैवर्णिकानामुप्पधिकार इति पूर्वतन्नादेव सिध्यति । ततो मनुष्याद्धीनजातीयानौ तु योग्यताऽमायादेव नाधिकारः । अतः परं मनुष्याद्विद्यापामिषकारः संभवादुक्तः । ययपि देवादीनामुप्पयनादिकं न प्रसिद्धः , तथापि यञ्जोपनीतमन्ने 'प्रजापतेर्यसहजं पुरस्तादि' तिशावणात्त्रव्यापेनान्यनापि जन्मानुमहिन्धेपतपः ममुतिमिम्तेत्रकृतिभानिमादीनामिषिकारः संभवति । तस्मादप्पिकारः स्युक्तम् । ततो द्वितीय-स्ट्रेच पूर्वस्त्रोकस्य देवादीनामिषकारः संभवति । तस्मादप्पिकार स्युक्तम् । ततो द्वितीय-स्ट्रेच पूर्वस्त्रोकस्य देवादीनामिषकारः संभवति । तस्मादप्पिकार स्युक्तम् । ततो द्वितीय-स्ट्रेच पूर्वस्त्रोकस्य देवादीनामिषकारः संभवति । तस्मादप्पिकार त्रिक्तस्य तेष्ठ व्यवस्य ति स्वावस्य विक्रमण्यत्वात्, तेष्ठा विक्रमण्यत्वात्, तेष्ठा विक्रमण्यत्वात् । त्रस्तितितिक्षेत्रपर्यस्य ति स्वावित्राव्यस्ति कर्मकरणे अविवित्रोच हित्त स्वावित्राव्यक्तम् प्रवित्राव्यस्ति विक्षम्यवस्य ति स्वावित्राव्यस्ति कर्मकरणे अवापतिन्यायाद् वर्णसत्तायाः साधितप्रायत्वात्, 'इन्ते द्वार्गेवस्याणि प्रवापती मुत्रव्यवस्य ति स्वावस्य स्वर्णकामा एत्रप्रद्रात्रमपस्यन् त्वाद्यत्वात्रम्यस्य ति स्वावस्य स्वर्णकामायस्य स्यापत्र स्वर्णकामायस्य स्वर्णकाम्यस्य स्वर्णकामायस्य स्वर्णकाम्यस्य स्वर्णकामायस्य स्वर्णक

करणं वदन् वेदो देवानामधिकारं वदेत् । देवाश्च जन्या इति वेदार्थज्ञानसमये तेपामभावाद , जप्ती चात्माश्रय इति कर्मकर्तृणां ज्ञातृत्वेन वक्तुमशक्यत्वात् कर्मकर्तृविरोधः । वेदश्य तेषां वक्तान्तं वदन खयं कयं नित्यो भवेत । वतो वेदानित्यत्वापादकत्वादयं देवाधिकारपक्षो न सङ्घत इति सर्वाजे-नाशक्या अंशान्तरेण समाधिमाह, शब्दोक्ताः पदार्थाः सर्वे एवाधिदेविका भगवदवयवस्त्रपाः, शब्द एव विद्यंते. निखास्तैः सह पदानां सम्बंधीपि निख इति न वेदस्थानिखत्वम् । इदमेव चत्रथेन स्रज्ञेण वक्तव्यम् । न च चैदिकपदार्थानामतिरिक्तत्वाङ्गीकोरे प्रत्यक्षविरोधः शङ्काः । इंद्रानीमिन यजमानित्विक्प्रभृतीनां वेदादेव सपरिकरकर्मावगतेर्वृद्धव्यवहारादिना दर्शनेन वेदिकपदार्थीतरेष्त्रिष तेनैवावगतिसम्भवात् । अतो येर्भगवान् दृष्टस्तेषां तु तत्रैय सर्वपदार्थदर्शनातेष्वेव संकेतग्रहः. ततोर्बा-चीनानामिदानीन्तनपर्यतानां तुपमानातेषु संकेतग्रहः, मगवतः सर्वातकारित्वात् । कि च. यथा 'जमदगीनां पञ्चावत्त'मित्यत्र स्वस्मिन जामदस्य इति प्रत्यक्षज्ञानाभावेषि परोक्षातमनो भवति. तथा वैदिकप्रपञ्चसापि परोक्षानुभवो भवसेवेति वैदिकप्रपञ्चोतिरिक्त एव । तस्मान्न ज्ञाने कर्मकर्तृविरोध इति सुत्रद्वयेनोक्तम् । ततः पञ्चमे नत् भवत्येवं विदिक्तसृष्टिरतिरिक्ता, तथापि 'यतो वा इमानि म्तानि जायते'इसादिए सप्ट्यादिरुच्यते इति तदनुरोधेनानित्यापि सिप्टिंबेंदे उच्यते इसङ्गीकार्यम् । तथा ये देवाः कर्म कुर्वति तेप्यनित्या इति च । एवं सति वेदस्य तद्वाचकत्वे शब्दार्थयोनित्यसंबंध-विरोधः, अतस्तदमावार्थमाकृतावेव संवंधो वक्तव्यः । तथासित कि जैमिनिमतद्पणेनेत्याराङ्का, लोक-दृष्टिमङ्गीकुल तद्रीत्यापि समाधानमाह । यद्यपि सर्वस्य भगवद्रप्रत्वाद्वत्पत्तित्ररुपयोः सद्यस्त्रतिसद्यर-रूपत्वेन वस्तुनित्यस्वावाधकतया दर्शनादर्शनयोरेव नित्यानित्यस्वपर्यवसानम् , न त वस्तुनीति न काचिदाशङ्का । तथापि छोकरएया प्रपत्रस देवादीनां चानित्यस्वाङ्गीकारे तत्तत्रवाहे एव शन्द-संपंपः । टोकेऽपि श्ररीरगङ्गात्रभृतिषु प्रवाहे एव शन्दसंबंधदर्शनात् । वतो देवादीनां तत्कर्मणां चानित्सत्वेपि तत्त्रवाहस्र नित्सत्वात् तद्दोधके वेदेपि चानित्यत्वं शक्कितुं शक्यते इति । ततः पछसुच्चे न्त यद्यपि श्रुतिविरोधपरिहारेण कर्मण्युपासने च देवानामधिकारः प्रतिपादितस्तथापि छांदोग्ये 'असी वा शादित्यो देवमध्व'त्यादिनोक्तायां मध्विद्यायां स न सङ्गच्छते । तत्र मध्रत्वेनोपवर्ण्यमानस्यादिन त्यस्य विद्याविषयत्वात् स कमन्यमादित्यमुपासीत । एवं संवर्गविद्यादिपु वाष्ट्रादीनां विषयंत्वात्तेषा-मप्यनिकारो योष्य इत्याद्यक्तम् । ततः सप्तमे 'अग्निः पुच्छसः प्रथमं काण्ड'मित्यादिश्रतिष्वस्या-दीनां देवानां ज्योतिर्गणे विद्यमानत्वकथनातेषां च तत्र महाभोगकथनात्पातफठत्वेनोपासनायाम-धिकारो न संगत इत्येवं जैमिनिमतेनाशिक्षतम् । ततोऽष्टमे तत्परिहारमाह, वेदे हि प्रजापत्यादीनां कमीधिकारी निरूप्यते, 'प्रजापतिरकामयत प्रजायेयेति', 'स एतमिप्रहोत्रमिश्चनमपश्यत् , तदुदिते स्पेंऽज्जहोदि'त्यादिषु । तथा ज्ञानेषि श्रृयते, 'तथो यो देवानां प्रत्यवुध्यत स एन तत्तदमन'दित्या-दिषु । अत्र च मृतार्थवादः, तेन स्वार्थे प्रमाणं न स्वात् तदा ताहशानिहोनहोमेन ताहशज्ञानेनान्य-स्वापि फठं न स्वात् । अतः कर्मणि ज्ञाने चाषिकारीयमवश्यमस्युपेयः । ये पुनस्पास्यतेन तत्रोक्तास्ते मग्वदंशा एव । 'न ह वै देवा अक्षन्ति न पियन्ती'खनशनतादिरुपाछिंगात् । इदं च पूर्वमेव साधितम् , तथापि जैनिनिमतनिराकरणाय पुनरुक्तम् । एवमप्टनिः स्त्रैर्देवानामधिकारो वेदनित्यत्वं च प्रसङ्गानिर्णीतम् ॥ ८ ॥

१. आदिलानामिति पाठः । २. विषयतया देवानामधिकार इति पाठः ।

वतो नवमे पश्चसन्त्रे ज्ञांगस्येत्यधिकरणे शुद्धाणां महानिधायामधिकारोनुप्रसङ्गानिराकृतः। तत्र प्रथमसूच्ये छांदोग्यस्था संवर्गविद्या विषयस्वेनोपन्यस्ता । तत्र च जानश्रति 'हा राद्रे'सेवं संबोध्य पश्चात् संवर्गविद्योपदिष्टा । तस्माङ्गातिश्वद्रस्याप्यधिकार इत्याशङ्कायाम् . नात्र शृद्रसन्दी जातिवाची, किंत श्रचा आद्रवतीति शद्ध इति यागिकः । अतो योगेन जानश्रतेमेत्सित्वं योधयति । तेन पूर्व धिकारः पश्चाचोपसरणेन मरसरत्यागे विद्योपदेश इति नात्र जातिशहरत्याप्यधिकार इत्यक्तम् । ततो द्वितीयसचे जानश्रतिजातेः श्रतायनकत्वात योगापेक्षया च रुढेः प्रयत्यादत्र श्रद्रशन्दी रूढ एव सन जानश्रतिजाति योधयतीति जातिशदस्याप्यधिकारोस्त्विताशद्वायां जानश्रतेः क्षत्रियत्व-मत्तरत्र प्रकरणान्तरे काक्षसेनिपदादवगम्यते । कक्षा स्पर्धास्थानं सेना रथा यस्पेति कक्षसेनस्तस्या-पत्यं काक्षमेनिरिति क्षत्रियलिङ्गात् । यद्यपि तत् प्रकरणान्तरम् , तथापि छन्दोगानां द्विरात्रे 'एतेन वै चैत्ररयं कापेया अयाजय'त्रितिश्रवणात् 'समानान्ययानां समानान्यया एव याजका भवन्ती'ति कापेयसंबंधेन काक्षसेनेः क्षत्रियत्वमवगतम् । अतो ठिङ्गवठादस्य क्षत्रियत्वावगतेः जानश्रतेः जाति-र्निर्धार्यते । तस्माजातिशद्रस्य नाधिकारः । यत्र परस्परितव्रह्मविद्यायामपि नाधिकारस्तत्र साक्षाद्वद्य-विद्यायां तु शक्कित्मिप न शक्यते इत्युक्तम् । ततस्त्रतीये श्रोतेषु सापनेषु सर्वत्रीपनयनसंस्कारपरा-मशीच्छुद्रे च तदमानान्नाधिकार इत्युक्तम् । ततश्चत्युर्धे 'सत्यकामो ह जानाल' इत्यत्र जावाले शंद्र-स्वाभावनिर्धारण एव गौतमेन तस्मिन् शिष्यमावः प्रवर्तितः । तस्मादपि जातिश्रद्भस्य नाधिकार इत्युक्तम् । ततः पश्चमे शुद्रस्य वेदे श्रवणाध्ययनार्थज्ञानानां निषेषशावणात् स्पृतिष्वपि वेदाक्षर-विचारेण शुद्रस्य पातकथनाच नाधिकार इत्युक्तम् । एविनदं प्रासङ्किकमधिकरणद्वयम् ॥ ९ ॥

तती दशमे एकसूत्रे कम्पनाधिकरणे कठवछीएं 'यदिदं किय जगत् सर्व'मितिवावयं विपयलेनोदाहस, किमनेंद्रः प्राणी महा वा निरूप्यते इति संदेहे, प्राणेंद्रो निवार्य, सर्वजगत्कंपना-देतीर्मवैवाशोच्यते इति निर्धास्तिम् । तेनावतास्त्यायामपि मगवतो दण्डपाणिलवोधनाय तत्र जीवानां सन्तत्ये च मगवत इदं कार्यं प्रसन्नेनावसरेण या विचारितम् ॥ १० ॥

तत प्रकाददो एकसूत्रे ज्योतिर्दर्शनाधिकरणे दहानिधास्यं 'पां ज्योतिरुपसंपये'तिवान्यं विषयत्वेनोपन्यस, ज्योतिरुपदंन महामृतरूपं ज्योतिरुप्यते, उत महा विति संदेहे, महामृतरूपं ज्योतिर्विवान्यं, उत्तर्मान्त्रं ज्योतिर्विवार्यं, संपत्तिरुपाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवनाद्देवना

तती द्वादशे एकस्त्रेत्रध्यन्तरच्यपदेशाधिकरणे छांदोग्यसमातिस्ध'माकाशो वै नाम नामकायोनिविद्वित'तिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्, तत्र भुताकाशो त्रक्ष वेति संदेहे, भूताकाशस्य यद्य-योजनं नामुकानं तस्माद्वित्रस्य प्रयोजनस्य नामकानिवीद्वकत्वरूपस्य कथनाद्, त्रह्मादिश्रतीनां च कथनाद्, त्रह्मेवाकाश्च इत्युक्तम् । तेनान्यवाचकपदवाच्यस्य यत्रैव तद्धर्मातिरिक्तधर्म-फथनं तत्रान्यवाचकपदस्य झ्रह्मपरत्विति न्यायवोधकिमदम्धिकरणिनिति त्रसङ्गादुक्तम् । अतो न तद्धर्माधिकरणादिना गतार्थता ॥ १२.॥ ं ततस्त्रयोदशे द्विसत्त्रे सुप्रयुरेकांस्योरिस्यधिकरणे बृहदारण्यकसं ज्योतिर्वाद्यणं शारी-रमाह्मणं चेत्यभयं विषयत्वेनोषन्यस्य, तयोः किं जीववाक्यत्वसुत महावाक्यत्वमिति संदेहेः उपक्रम-स्यासञ्जातविरोधलेन प्रावल्यात् , तत्र च 'कतम आत्मे'तिप्रश्ने 'योयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यंत-ज्योंतिः प्ररूप' इति बारीरिलिङ्गात , 'योयं विज्ञानसयः श्राणे'व्विति काण्वपाठे उपसंहारे च ताहश-वाक्याद . यद्यपि संसारी प्रतीयते. तथापि मध्ये 'ध्यायतीवे'त्यादिसंसारिधर्मनिराकरणाद्वपसंहारे च 'स वा एप महानज आत्मे'तिसंसारधर्मरहितपरमेश्वरात्मवोधनादन्यैश्च हेतुनिः परमात्माभिन्नो संसारी मुक्ती जीवः प्रतिपाद्यते इति पूर्वपक्षे, यदि मुक्ती जीवो ब्रह्माभेदेनात प्रतिपाद्यः स्यानुदावस्थाभेदस्या-प्रयोजकलात्सप्रसाद्यकांतौ च जीवं परमेश्वराच भिन्धात , प्रतिपिपादविपितेऽभेदे अवस्थया भेदक-अनस्य निष्प्रयोजनतया वेयर्थ्यप्रसङ्गात् , जाग्रत्स्वप्तयोरज्ञत्वादिवैशिष्ट्यस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वेन सुप्रप्ति-गरणयोस्तमोभिमवादज्ञानादिवैशिष्ट्याज्ञानेपि सोप्रक्षिकस्मरणेन सतानां मुतादिभावदर्शनेन चांसुमान-सिद्धतया तत्कथनवैयर्थ्यानपाया । अतो यत् ज्ञायमानावस्थासिद्धं भेदमनुबद्दति तदसंसार्यवस्था-यामपि भेदबोधनायैवातुवदति । 'यथोदकं ग्रुद्धं ग्रुद्धे आसिक्तं तादगेव भवति एवं सुनेविजानत आत्मा भवति गौतमे ति काठकेपि तथैव श्रावणात् । न च तर्ह्यपक्रमाद्यनुरोधादसंसारी परमेश्वरसं-मानधर्मा जीवो बाच्योस्त्वित श्रह्यम् । उपक्रमादिष्वपि तथार्थामावात् । तथाहि । उपक्रमे 'किं-ज्योतिरयं पुरुष' इति प्रकाशकप्रश्ने 'आदित्याद्यनंतरमात्मज्योति'रित्युत्तरे संसारिणः पुरुपस्य प्रकाशा-पेक्षित्वेनाप्रकाशकत्वात् 'प्रकाशक आत्मा क' इत्याशयेन पृच्छति 'कतम आत्मेति ?'। तत्र स्पष्टतया वक्तव्येप्सूत्तरे याज्ञवल्क्यो 'न वदिष्ये' इति खाभिसंधेर्वरदानस्य चातुरोपात् श्रिष्टमेवोत्तरं दस्त्वान् । अतस्तद्विंचारे 'अत्रायं प्रस्यः स्वयंज्योतिर्भवती'ति निगमनवाक्ये परमासीव स्वयंपदवाच्यः मिध्यती-त्यपक्रमगतः प्रश्नः सामान्योप्यत्तरे तत्यर एव पर्यवस्यति । तवापि श्विष्टप्रयोगात् जनकेन सीर्थः सम्यद्ध न ज्ञातः, कित्वेतावत् ज्ञातं संसारिव्यरिरिक्त आत्मा प्रकाशक इति । ततस्तरसंदेहवारणाय प्रच्छित 'विमोक्षाय मही'ति । तदापि पूर्वोकातुरोधात् 'स वा एप एतस्सिन् संप्रसादे रत्वा चरित्व'-सादि शिष्टमेवोत्तरं दत्तवान् । तदा सुप्रती जीवस्यासङ्गत्वे उक्तेपि जनकस्य संदेहो न निवृत्त इति प्रनमोक्षाय प्रच्छति । तदा पुनरि तथैव बदन् मरसादिद्धांतेन स्वम्रसुपुती अवस्थे उक्तवा. सप्ती असङ्गादपि जीवात परमात्मानं भेदेनाह, संपरिष्वक्तस्त्रीपुंदधान्तेन । तदापि जनकस्य प्रकाशकसंदेहोः न निवत्त इति पनमोक्षाय प्रच्छति । तदा प्रनरिप छिष्टवाक्येनैवोत्तरे, प्रनरिप मोक्षाय पत्रच्छ । तदा याजवरुक्यो राजो मेधावित्वाद्वीतः संसारिणो जीवस्य मरणावस्यां वदन् परमेश्वराजीवस्य भेदमाह । तदापि श्रिष्टप्रयोगात्तस्य संदेहो न निवृत्त इति तदानीमकामयमानस्य सद्योग्रिकमाह । तत्र महीव सन् मह्माप्येती'तिश्चतेः 'प्राज्ञ आत्मा महीवे'ति च श्चतेजीवस्य महामान एव मुक्तिः । प्राज्ञ आत्मा व्रह्म योस्ति स एव प्रकाशकस्त्रज्योतिंपेवायं जीवः सर्वे करोतीति ज्ञात्वा जनकः 'सोद्दं भगवते सहस्रं दंदामी'त्युक्तवान् । तदा याज्ञवल्क्यः छोकैः सर्वे शास्त्रार्थमुक्तवा, 'स एप आत्मे'लादिना तमेवार्थ सप्टमुक्तवान् । तदा जनको विदेहान् खालानं च तस्मै दत्तवान् । याज्ञवल्क्योपि तथा विद्यां समापितवान् । अत उपक्रमीपसंदारयोः परमात्मन एव प्रकृतत्वसिद्धा तस्वैव प्रकरणित्वम् न त महामानापत्तस जीनसेति तिष्यति, समाहौ पत्यादिशन्देम्यम । तस्मादिदं महानाक्यमेनेति ।

अत्र पादे उपासक्तपाण्याधारक्तपाणि च विचार्यं श्रद्धातिरिक्तानामनुकारित्वं च विचार्यं समाप्ती यत् जीवनवणोर्भेदः साधितः, तेन मुक्तिदशायामणि जीवस्तानुकारित्वमेव, तदात्मकत्वात् , न त्वत्य-न्तामेदः, सर्वया तील्यं वेति प्रसङ्गाद्धपोद्धातादेति विचारितम् ॥ १३ ॥

इति श्रीवहःभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतो वेदांता-धिकरणमालायां प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

अतीतेषु पादेषु मधमे कार्यरूपवाक्यानि, द्वितीये अन्तर्यामिवाक्यानि, तृतीये उपास्यरूप-वाक्यानि त्रिचार्य, सर्वेषां वेदांतानां श्रद्धणि समन्वयः शृतिपादितः। तदार्द्धार्थे प्रकीर्णकानि वाक्यानि विचार्यते। तेषां च जीवजडसम्रदायास्मकार्यनिरूपकतया कापिटमतश्रीतताश्रमजनकस्यं प्रकीर्णत्वमिति तद्धमनिरासायोपोदाततया तेषां विचारः।

तत्र मथमस्य सप्तस्रत्रस्यानुमानिकाधिकरणस्य मथमसूत्रे 'इंद्रियेग्यः परा द्वर्था' इति काठकवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस । तथ ज्ञानकर्ममयाणि दशेंद्रियाणि मृतमात्राभेदभिन्ना दशार्था मनो-बुद्धादक्षारमहत्तत्त्वाच्यक्तपुरुषाः साक्ष्यमतसिद्धाः पदार्थास्त्रत्रीच्यते इति कामिलमतमपि श्रीतमिति 'ञातुमानिकमप्येकेपामिति चेदि'तिस्त्रांशेनाश्रङ्ग, अंशांतरेण समाधानमाह । नात्र तन्मतसिद्धाः पदार्थी उच्यते, किंतु पूर्व मालानं रथिनं विद्धी सादिना शरीररूपकं यदुक्तं तमला ये रथादि-भावेन पदार्था निविद्यास्ते एवात्रास्मिन् वाक्ये गृद्धते । एतद्धि जीवप्रकरणम् । अत्र च तस्य सुत्तसपायो निरूप्यते । 'योग्यं शरीरमारुख हरेः पदं गच्छे'दिति । तत्र योग्यं शरीरं रयः, आत्मा -रथी, इंद्रियाणि हयाः, बुद्धिः सारिषः, मनः प्रग्रहः, मगवदीया विषयाः, तेषां हयानामात्मरूषाः सम्यक्तेन भावितत्वात् । बुद्धेरात्मा ब्रखविषयं विज्ञानं तन्महत्तत्वेनोच्यते । अव्यक्तं तु भगवत्कु-वैव, पुरुषस्त भगवानेवेति प्रश्ववाद एवात्र सिष्यति, च साङ्क्यमतम् । यतोत्रे 'एए सर्वेषु मृतेषु वर्षा वर्षात् वर्षात् । दश्यते त्वस्यया सुद्धा सहमया सहमद्शिमि'रितिमश्रेणात्मदर्शनपरिकरतयेव त तन्त्रते । तस्माद्रस्रवाद एवात्रेरसुक्तम् । ततो द्वितीये स्टब्ने अव्यक्तसन्देन भगवत्कृपा वक्तं न शक्यते, अत्र धर्मित्रवाहमध्ये धर्मरूपायात्तस्या वक्तमशक्यस्यादित्याशक्का, अत्राव्यक्तशब्देन त्रहमसुच्यते, तद्य ब्रह्मेत, धर्मधर्मिणीश्वाविनामावेन स्थितत्यादमेद इति तदिगित्रा कृपेवाबोच्यते इलदोप इत्युक्तम्, योग्यतायठात् । तथा च न प्रायपाठिवरोष इत्युक्तम् । ततस्तृतीये नतु यथु-फयुत्तया कृपाया बद्धालम्, तदाऽभिन्नत्वे बद्धाभिन्नत्वमसङ्गतम् । अय क्याचिद्युत्तया तत्वा धर्म-त्वम्, तदा धर्मित्रायपाठविरोध इत्सुमयथापि दोषारपूर्वसूत्रोक्तमसङ्गतमित्याशङ्का, छुपाया श्रह्माभि-घत्वेषि ब्रह्माधीनत्वाद्वस्मिन्नत्वम् , ब्रह्ममन्नत्वात् ब्रह्मनियम्यत्वम् । अतो यथैकरूप्येण ब्रह्मममेदे युक्तिः, तथा नियम्यनियामकमावीपि भेदे युक्तिरित्युमयथाप्युपपन्नम् । न चामेदेनैकत्वे नियम्य-नियामकमावानुपपत्तिरिति शङ्कम् । 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यत्रकसीव ब्रह्मणः सचिद्रप्रेण विपयत्वम्, आनंदरूपेण फल्लिमितिबदुषपत्तः । तथा च कृपाबिष्टः साधनम्, आनंदरूपः फलम् । अथवा, अव्यक्तं सचिद्रप्रमक्षरम्, आनंदरूपः पुरुष इति तयोरभेदेषि परापरमावो युक्तः । अदृदयत्वाद्यधि-करणे तथा साधितत्वात् । तस्मा दिन्द्रियेन्यः परा इतिवाक्ये आनुमानिकं न किंचिदस्तीत्युक्तम् । एवं त्रिभिः स्त्रैर्वाक्यानां पूर्वापरसंबंधेन मतांतरं निराक्तस ब्रह्मवादः प्रतिपादितः । इदानीं तु केव-

. छेतद्वानयनिचारेण मतांतरं निराकरोति । ततस्वतः धंऽस्मिन् वाक्येऽव्यक्तं ज्ञेयत्वेनोच्यते । काणिल-मते त 'गुणपुरुपान्तरज्ञानात्कैयल्य'मितिप्रवचनस्त्रात् प्रकृतिपुरुपयोरन्तरं मोक्षार्य ज्ञेयम् . न त्वल्य-क्तरपा प्रकृतिः । अतो ज्ञेयत्वावचनादिष नात्र तन्मतसिद्धिरित्यक्तम् । ततः पश्चमे नत् ज्ञेयत्वा-वचनमसिद्धम्, एतद्वत्तरवाक्ये 'अशन्दमस्पर्शमरूपमन्यय'मित्यत्रान्ययस्य 'महतः परमव्यक्त'मित्यत्र महतः परस्यान्यक्तस्य ज्ञानान्मक्तिश्रावणादितिसुत्रांग्रेनाग्रङ्गः, अंग्रांतरेण समाधानमाह । अत्र संदर्भे श्रुतिरुङ्गवाक्यानां संदिग्धत्वाच निर्णायकत्वम् , अतो 'महतः पर'मितिवाक्यस्यां शब्दमस्पर्श'मिति-वाक्यस चेति द्वयोरेकवाक्यत्वम् . नान्येपामित्यत्र नियामकाभावेन प्रकरणसीव निर्णायकत्वं वक्त-व्यम । तच 'ऋतं पियन्ता'वित्यारभ्य 'नाचिकेतमुपाख्यान'मित्यंतमेकं प्रकरणम् । तत्र चारमानावेव परामृत्य जीवात्मनो रथित्वं तद्वपकरणं फठं चोक्त्वा, अग्रे 'एए सर्वेषु भृतेष्वि'त्यारभ्यासमाप्ति पर-मारमैव ज्ञेयत्वेन परामृत्रयते इति मृत्युमुखात्प्रमोकरूपं फलं चोच्यते । अतः श्राज्ञः परमेश्वर एवा-त्रार्थः, नाज्यक्तं प्रधानम् । अतो ज्ञेयत्वावचनं नासिद्धमित्युक्तम् । तेन प्रकरणस्य नियामकत्वाद-शब्दवाक्यमि भगवत्परमेवेत्युक्तम् । ततः पष्टे नतु नेदमेकं प्रकरणम् , किंत्निं दियेभ्यः परा इत्यारम्य 'नाचिकेतमुपाल्यान'मित्येकं भिन्नं प्रकरणम् । तत्र प्रथमं पदार्थाविदिश्य, तत्तीत्रे प्रकप्तानं ंचोच्यते इति साह्यमतसापि निरूपणाचसाश्रौतत्वमसंगतमित्याश्रङ्ग, तत्र परिहारमाह । अत्र हि त्रयः प्रश्नाः, अग्निजीववत्तविषयकाः । तेपामुत्तराणि च त्रीणि । तत्र 'स स्वमिन्न'मितिवश्चे 'प्रतिवन-बीमी'त्याद्यत्तरम्, ततो 'येयं प्रेते' इतिजीवप्रश्ने 'देवैरप्रापी'त्याद्यत्तरम् । ततो 'न्यत्र धर्मादि'तिवसप्रश्ने पानी सांधुपरम् । अतस्य एव प्रशाः त्रीण्येवीतराणि च यदि साञ्चमतं मिद्रियेम्य इंद्याद्वि स्थातदा चतुर्ये प्रश्नोत्तरे स्थाताम् । ते तु न स्त इति नात्र तन्मतिसिद्धिरिसुक्तम् । ततः ससमे नतु मतान्तरेन्यत्र प्रसिद्धाः शब्दा बह्ववादे बह्यपरतया कथुं योजयितुं शक्या इत्याशुक्का, महरू-ष्टांत उक्तः । यथा महन्छन्दो 'महांतं विभुमात्मान'मित्यादौ महापरः, तथान्यक्तशन्दोप्यक्षरपरः । तसादिद्रियादिवाक्येन न साक्यमतिसद्भिः, किंतु ब्रह्मवाद एवात्र सिध्यतीत्यक्तम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये त्रिस्त्रे चमसवदिव्यधिकरणे 'अजामेका'मिलादीनि श्वेताश्वतस्वाक्यानि विपयत्नेतीपन्यसः, पतेषु मधेषवादिशन्दः प्रकृतिः पराष्ट्रस्वते, प्रकृतिः विवर्धविष्यमजायाः प्रकृतिःक्तममं कपिठस नाम च पठ्यते । यवि किंकारणेर्द्धपक्रमाह्रक्षविद्यात्वेनोपिपिप् प्रतिस्ते, तयापि पूर्वकाण्डे यथा प्रणवादिमचाणां नानास्यले विनियोगान प्रकरणाद्धरोधः, तथैतोष्वि मधेषु किंपलमत्रलामिज्ञानान्नोपक्रमाधद्धरोध इति साङ्क्षयमतमिष् वैदिकमितिशङ्कायाम्, पूर्वपूर्वेण समाधिमाह । यथा 'अविगिवलक्षमस' इतिवृद्धदारण्यकमचे कमित्रेशेषः । तन्नाविष्यले चमसं यशोरूपं सोमं सत्त होतारो भक्षपेष्ठिति करपिद्धं न शक्तवेत व्याप प्रकृतमके लेदितशुक्रादिशक्तैः ज्वासन्ति करपिद्धान्ते । अवाविष्यले पमसं यशोरूपं सोमं सत्त होतारो भक्षपेष्ठिति करपिद्धं न शक्तवेत् न स्त्रवाचान्त्रि । तस्त्रवाचार्यो करपिद्धान्त्रस्य महत्त्रस्य स्त्रवेत् न व्यतित्रविद्धान्ति । तस्त्रविद्याम् त्रित्रवेत् स्त्रवेत् न न्तृत्रस्य स्त्रवेत् न तस्तित्रविद्याम् । तस्त्रवाच्यानाभावाच्द्रश्वोत् न स्त्रविद्याक्ष्य व्याव्यानं विद्यासम् देवस्ति स्त्रवेत् न स्त्रविद्याक्ष्य व्याव्याक्षः त्रित्रवाच्यावेत । यथाजात्यदेत् स्त्रवेतं न स्त्रक्षान्त्रस्याचेत् । यथाजात्यते । यथाजात्यते । यशाक्षात्रस्य प्रकृतिक्ष्याच्याने । यथाजात्यते । स्त्रवाद्याने विद्याचायेन । यथाजात्यते । स्त्रवाद्यानिक्ष्यो यो प्रकृतः पाद्यक्षते । स्त्रवाद्यानिक्षाव्यावेत । स्त्रवाद्याने विद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याने विद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्याविद्याव्यावेत । स्त्रवाद्यावेत । स्त्रवाद्यावेत

स्वात् 'तदेवाग्निसहायुस्तदादित्यस्तद्व चन्द्रमा'इतिकथनाच । सा च चेतनाधिष्ठिता, मध्ये 'द्वासुपणें'ति मञ्जकथनात्, अजद्रयं च जीवमञ्जरूपं ताम्यामिष्ठिता । सा च प्रथमसृष्टियादिजननेन चहुप्रजास्त्रध्ये चित्त । एतच्छदोगञ्चाखायामधीयते । अतस्त्रद्वसुर्याण्यमेवार्धः, न तु मंतांतररूप इरसुक्तम् । ततस्तृतीये नचु शब्दस्य वृत्तिद्वयं योगो रुद्धिवाँ । तत्र न जायते इति योगः प्रथमसृष्टी न सङ्ग-च्छतं, जननात् । रुद्धस्तु छारयाम्, साय्यत्र न सङ्ग-च्छतं, तदाकारामावात् । अतः कथमजाद्यन्देन प्रथमसृष्टिप्रक्षिः । साङ्ग्यमते तु प्रथमस्य जननानङ्गीकारायोगो निर्वाधः । तस्मास्ताङ्ग्यमतमेवादते-व्यमित्ताशङ्कायां समाधिमाह । अत्र हि किंचित्कार्यार्थं परोक्षवादेनाजाशन्दस्त्रस्यां करवनयोप-दिद्यते । यथाजायकरसिद्धता सवस्ता स्वामिष्ठिता, तथेयं जीवविश्विष्टा कार्यवती, भगवेद्विछोपयोगा-यित भगवतः परोक्षप्रियत्वविति । तथा च् यथा मध्यादिविद्यायां 'असावादित्यो देवमध्यि', स्यादो (कल्पना; तथेवात्र) । अतो गोण्या तथोपदित्यते । तस्मान्नाजामभ्रेण साङ्क्ष्यमतिसिद्धिः रित्सक्तम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीचे चिस्त्चे न सङ्क्ष्योपसङ्गद्दाधिकरणे 'यसिन् पञ्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठित'इतिवाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्त, तत्र 'पञ्च पञ्चजना' इतिशब्दे पञ्च च ते पञ्च च पञ्चपश्च, ताद्याश्च ते जनाश्च पञ्चपञ्चना इत्येवं समस्य, अनेन शब्देन पञ्चविश्वतिसङ्क्ष्यासङ्क्षद्वाद्य साङ्क्ष्य-सिद्धानि पञ्चविश्वतित्वान्युच्यंत इति साङ्क्ष्यमतिसिद्धित्विश्चः निषेषति । अत्रानेन समासेन पञ्चानो सम्ह्रानां पञ्चतया तद्यक्ता सङ्क्ष्या सिद्धति, न रवन्यश्चा । तेषां तु न सम्ह्राः पञ्च । 'मूल्-प्रकृतिपिद्धतिथाः प्रकृतिविश्चतयः सस । पोष्ठशक्ष्य विकारो न प्रकृति विश्वति पुरुष' इति-विश्वतिथे सङ्क्ष्याच्या पञ्च । तसा त नमत-विद्धतिक प्रथमस्त्र जक्तम् । तसे आकाश्यसायमभ्य ततोतिरेकेणोक्तवाच । तसान्य तन्यतः सिद्धिति प्रथमस्त्र जक्तम् । तसे विद्वतियस्त्रेवे विद्व को चा मन्नार्थः, कि चः, तत्र प्रमाणिनिः वाक्षात्राचा पञ्च पञ्च पञ्च पञ्च वाक्षयः स्त्राचा । तत्र 'प्राणस्य प्रण्याचा पञ्च पञ्च पञ्च वाक्षयः स्त्राचा । तत्र 'प्राणस्य प्रण्याचा पञ्च पञ्च पञ्च वाक्षयः स्त्राचा । तत्र 'प्राणस्य प्रण्याचा पञ्च पञ्च पञ्च वाक्षयः स्त्राचा । तत्राच 'प्राणस्य प्राणस्य प्रण्याच प्राणस्य । तत्राच चानाति विद्व 'रितिवाक्षयथेपः प्रमाणस्य, 'संदिरपेषु वाक्षयथेषः 'वित्ववाच्याव । तत्रसान्त तत्राचिद्धिति प्राणस्य विद्वाच वाच्योपः कण्यावावा । वाक्षयः वाच्योपस्य वित्ववाच्याच । तत्रसान्य वाच्यविष्य वाच्योपस्य वित्ववाच्याच । तत्रसान्य वाच्यवेष्य वाच्यवेषः प्राणस्य वाच्यवेषः प्राणस्य वाच्यवेषः प्राणस्य वाच्यवेषः वाच

वतः परमिन्नैः श्रुतिनिन्नतियेषं निराकरोति । तत्र चतुर्थे एकरहत्रे यथान्यपदिष्टाधि-करणे नतु श्रुतौ सृष्टिमकारा यहुषा दृश्यते, किचराकाशादिका, किचित्तेजशादिका, किच्च शुगपत् सर्वेदिष्टे । तत्रेकस्य प्रदार्थस्य नानामकारतया चतुम्पराक्यवात्तास्यिवात्त्यानामर्थनादत्वेन महास्वरूप-मात्रज्ञापकत्वं वक्तव्यम्, न तु सृष्टो तस्प्रकारे वा तात्त्रपर्यम् । अतोध्यारोपापवादेन महास्वरूप्यत्वित्ता न पूर्वोक्तरूपं कारणत्वं निष्यतीति श्रुति निद्याय कपित्रस्वरुत्तमकारेणेन जगङ्गवस्थाङ्गी-कार्येलाग्रह्मायम्, आकाशादिवाक्येषु अविषि कमादिवित्रतिवृत्तं, तथापि महायः कारणत्ववित्रति-पित्रनीति । एकत्र याद्यं मह्मोच्यते ताद्यमेव सर्वेषु सृष्टिवाक्येषु कारणत्वेनामिन्नयेते । कममकारात् दिमेदस्तु माद्यात्म्यस्य स्वकः । तस्मात् श्रुत्वेव निर्णय इति कारणत्वोत्रे स्वतिर्ने ग्राह्मेत्यस्म ॥श्रा ततः पश्चमे एकसूत्रे समाक्याधिकरणे नतु श्रुतौ कविस्ततः कारणत्वमुच्यते, कवि-दसतः, कविदुमौ निषिष्य तमसः, कविद्व्याकृतसेलेवं विप्रतिषेपाद् महाणीपि कारणत्वं न सिच्चति । तस्मात्स्मृतिरेव कारणवीधिका प्राह्मेत्याग्यकायाम्, असदादिशब्देषु न निरात्मकत्वाचर्या उच्यते, किंतु ततः समाकर्ष्यं सर्वैः शब्दैर्भश्चेवीच्यते । सर्वेषां शब्दानां प्रणविवृक्षतित्वेन प्रणवार्थे एव पर्ववसानात् । प्रणवस्य च ब्रह्मवाचकत्वात् । तस्मान्न विप्रतिषेध इत्युक्तम् । एवं द्वास्त्र्यां श्रुतौ शब्दविप्रतिषेध उपोद्धातेन परिद्धतः ॥ ५ ॥

ततः पष्टे चिस्त्ये जगद्वाचित्वाधिकरणे कौपीतिकत्राखणपष्टाध्यायश्चं वाटाक्यजातशञ्चसंवादं विपयत्वेनीपन्यस्य तत्र किं श्रवसदितो जीवः कर्तृत्वेनीच्यते, उत त्रखेव वेतिसंदेहे, त्रबुसिहतस्य जीवस्थेव कर्तृत्वमाश्चर्य, 'यो वे वाटाक एतेपां पुरुपाणां कर्ता यस वे तत्कमं स वे
वेदितच्य' इत्यातशञ्चणा विद्धातकथनोपकमे एतन्छन्देनादित्यमण्डलादिजशेक्षेत्रासुर्वश्चन्देन च
जीवोक्षेत्रात् जीवजदात्मकं जगद्यकर्तृकं तस्य वेदितच्यत्वकथनेन श्चसंतरितद्वप्रद्यण एव कर्तृत्वम्,
न प्रकृत्यिमानिजीवस्थेति प्रथमसूत्रे उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे जीवग्धस्यपालिकद्वर्यमाञ्च
प्रद्याः कर्तृत्विमितसूत्रोशेनाश्चर्यः, वंशांतरेण पूर्वमन्तुमाधिकरणे उक्तं समाधानं स्मारयामास ।
जीवस्य प्रद्याश्चरत्वात्मम् व्यवस्यायाद्य तथात्वेन कथनं च स्वेन रूरेण । तस्माद्रखेव
कर्त्रित्यक्तम् । ततस्तृतीथे सूत्रे प्रकृत्विभानिजीवस्य कर्तृत्वमप्यस्मिन् चान्येऽनिमिनतम्, जीवल्योद्रमयोग्नेखप्रतिवत्त्यर्थस्यात् । प्रथव्याख्याचान्यां तथावसायात् । वाजसनेयिनामेतरसमानप्रकरणेपि तथावसायाचेत्युक्तम् । एवमत्र जीवत्रखवादिनातकरणेन जीविविशिष्टा प्रकृतिरेव कारणिनसेतद्वपोद्यतेन निराकृतम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे चतुःसूत्रे वाक्यान्वयाधिकरणे जीवनग्रवादिनराकरणेन प्रकृतिकारण-वादो निराक्तियते । तत्र वृहदारण्यकस्यं मैत्रेयीत्राह्मणद्वयं विषयत्वेनोपन्यस्य, तत्र जीवस्य प्रकरणित्वं महाणो वेति संशये, वेदरूपमहावाक्यस महाण्येवान्वयदर्शनात्, सुलह्रपमगवदन्वयेनेव जीवसापि त्रियत्वात् , सर्वोपनिषद्तुरोधेनास्यापि वाक्यस्य ब्रह्मण्येयान्वयादत्रापि ब्रह्मेवोच्यत इत्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रेत्रेऽस्मिन् वाक्ये ब्रह्मैवोच्यते इत्यत्रान्येषां ब्रह्मवादैकदेशिनां संमति वक्तं प्रथममा-इमरथ्यमतेनाह । तन्मते हि ब्रह्मणा खासा भोगनिष्पस्पर्य विस्फुलिङ्गवस्प्रकटीकृतः खाँको जीवः तेन जीवेनोपक्रमः, तस्यैव त्रियत्वेन संसूचनात्, उपक्रमस्य च घलिष्ठत्वात् जीवात्मैव प्रकरणीति स एव ज्ञेयत्वेनोपदिश्यते इतिशंकायाम्, नात्र जीवात्मनो ज्ञेयत्वेनोपदेशः, किंतु परमात्मन एव । जीवेनोपकमस्त 'आत्मनि वा विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं मवती'तिप्रतिज्ञायाः सिद्धिः तस्या छिङ्गम् . यदि हि जीवः परमात्मनः सकाशाद्भित्रः स्यात्, तदा परमात्मज्ञाने तदज्ञानादात्मज्ञानेन सर्वज्ञान-प्रतिज्ञा न सिच्येत् । अतस्तद्रथमुपकमे जीवः परामृहयते, न तु प्रकृतिसंस्प्रस्य जीवस कारणत्वार्ध-मित्यादमरथ्यमतमुक्तम् । ततस्तृतीचे सूत्रे, यदत्रोपक्रमं गौणिवयवैताग्यार्थं जीवकथनं, तत्त्वना-दिसिद्धसापि जीवस संसारमावादुरक्रमिष्यतो सुक्ती जीवो मगवानेव भविष्यतीति घोषनार्यं ठिङ्गस . न् त प्रकृतिसंग्रष्टजीवस्य कारणत्वार्यम् । तस्मान्नात्र प्रकृतिसंग्रष्टजीवकारणवाद इत्यौहुलोमिमतमुक्तम्। ततश्चलुर्थं सुत्रे क्याचिदवस्थयावस्थितं ब्रह्मेव दीवः । अतः संसारदशायामि जीवो ब्रह्मवेति ज्ञापनार्यं तदुपक्रमी, नतु प्रकृतिसंब्रष्टसः जीवसः कारणत्यार्थमितिकाशकृत्समतमुक्तम् । तस्माद्रसे-वात्र कारणलेनोच्यते ॥ ७॥

स्वात् 'तदेवाग्निस्तद्वायुस्तदादित्यस्तद्व चन्द्रमा'इतिकथनाच । सा च चेतनािषिष्ठता, मध्ये 'द्वासुपर्णे'ति मद्यकथनात्, अजदर्यं च जीवनवरूपं तान्यापिष्ठिता । सा च प्रथमस्प्रियादिजननेन घहुप्रजास्त्रध्ने ति । एतच्छेदोगञ्चाखायामधीयते । अतस्त्रद्वसारेणायमेवार्थः, न तु मंतांतररूप इत्युक्तम् । ततस्तृतीये नतु शन्दस्य वृत्तिद्वयं योगो रूढिवां । तम न जायते इति योगः प्रथमस्रष्टौ न सङ्गः च्छते, जनतात् । रूढिस्तु छाग्याम्, साप्यत्र न सङ्गन्छते, तदाकारामावात् । अतः कथमजाशच्देन अथमस्र्रिष्ठाक्षः । साङ्ग्यमते तु प्रथानस्य जननानङ्गीकारायोगो निर्धाधः । तस्मात्साङ्ग्यमतमेवादर्तन्थित्याश्चर्यां समाधिमाह । अत्र हि किंचित्कार्यां परोक्षयदिनाजाशच्दस्यां कर्यमन्योप-दिश्यते । यथाजावकरसिद्धता सवत्सा स्वामिष्ठिता, तथेयं जीवविशिष्टा कार्यवती भगवेतीलेपयोगा-येति भगवतः परोक्षप्रयत्वाविति । तथा च यथा मध्यादिविद्यायां 'असावादित्यो देवमध्यि' सादी (कत्पनाः तथेवात्र) । अतो गोण्या तथोपदिश्यते । तस्मान्नाजामचेण साङ्ग्यमतसिद्धि-रित्युक्तम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीय त्रिस्त्र्ये न सङ्क्ष्योपसङ्क्षद्दाधिकरणे 'यसिन् पत्र प्रस्का आकाशश्च प्रतिष्ठित'इतिवाक्यं विषयत्वेगिपन्यस्, तयं 'पत्र प्रस्काना' इतिग्रब्दं पत्र च ते पत्र च पत्रपत्रा, ताइश्वाद्ध ते जनाश्च पत्रपत्रका। इत्यं समस्, अनेन शब्देन पत्रविग्रतिसङ्कासङ्गद्दाद्व साङ्क्ष्य-सिद्धानि पत्रविग्रतित्वान्तुत्वयं हित साङ्क्ष्यमतिसिद्धित्विग्राश्च निर्पति । अनानेन समासेन पत्रानां समुद्दानां पत्रत्वा तद्वक्त सङ्क्ष्या सिप्यति, न त्वन्यया । तेषां तु न ससुद्दाः पत्र । 'मूल् प्रकृतितिकृतिमेददाद्याः प्रकृतिविकृतयः सस । पोडशकश्च विकारो न प्रकृतिने विकृतिः पुरुष' इति-मिन्नप्रकृतिण सङ्क्ष्यान्युत्पादनात् । मधे आकाशस्त्रात्यस्त्र तत्तितिकेणोक्तत्वा । तस्मान्न तन्यत-सिद्धिति प्रथमसूत्र उक्तस् । ततो द्वितीयसूत्रे तर्वि को घा मद्याप्यः, कि च, तत्र प्रमाणमित्याकात्वायं खुद्धे संश्यायाः पत्र वृत्तीजेनयंतीति पत्रजनात्वादशा ये भाणाददः पत्र तेत्र पत्र पत्र पत्र वाक्ष्यश्चेषः भागस्त्र ते । अत्र 'प्राणस प्रणसुत चश्चव्यश्चः भोनस्त्रसात्र मनसो ये मनो विद्व'-रितिवाक्यशेषः प्रमाणम्, 'संदिरचेषु वाक्ष्यशेषः भोनस्य शेनमन्नस्तात्रं मनसो ये मनो विद्व'-रितिवाक्यशेषः प्रमाणम्, 'संदिरचेषु वाक्ष्यशेषः निर्पायक्तविनिग्रह्मात्र । तत्त्वा ज्योति पत्रजनकानां प्राणादीनां पत्रसङ्क्षाकत्व नास्तीति न वाक्यशेष्य निर्णायकत्वमितिश्चक्षायान् 'तदेवा ज्योतिष्य च्योतिकत्वावाद्यं 'पत्रस्त्र चर्याक्षित्व विद्याप्यः निर्णायकत्वमितिश्चर्वायाम् निर्णायकत्वमितिश्वर्वायाम् निर्णायकत्वमित्राद्धित्राप्यः निर्णायकत्वन्ति। तस्त्राह्ववादं पत्रान् न साङ्क्ष्यतिद्वित्तित्वकृत्यः । व्यमेतिस्त्रिकिति पर्वावत्वयस्य निर्णायकत्वनित्रस्ति । स्थान्ववाद्यस्य निर्णायकत्वनित्रस्ति । स्ति पत्रमानिति साङ्क्ष्यति । स्वावत्वति । स्वावति । स

श्रतः परमग्रिमेः श्रुतिवित्रतिषेधं निराकरोति । तत्र न्यसुर्थे एकरस्त्रे यधाञ्यपिदृष्टाधि-करणे नतु श्रुतौ सिष्टिप्रकारा बहुषा ध्वयते, किचराकाशादिका, किचरोजश्रादिका, किचरा सुगपत् सर्वसिष्टः । तत्रैकस्य पदार्थस्य नानाप्रकारतया वक्तुमश्रक्यत्वात्सिष्टिवाक्यानापर्थवादर्वन अग्रस्वरूप-मात्रज्ञापकत्वं वक्तव्यम्, न तु सृष्टौ तस्प्रकारे वा तात्सर्यम् । अतोध्यारोपापवादेन व्रत्यापत्त्रस्यत्वात्तिः अर्थि विद्याय किप्रवस्त्यत्वक्रमहेरोते ज्ञास्त्रवस्यात्रीति श्रुति विद्याय किप्रवस्त्यत्वक्रमहेरोते ज्ञास्त्रवस्यात्रीति । एका यात्रां व्रत्याचित्रप्रदेशित्रपतिः, तथापि व्रवस्यः कारणस्ववित्रति पित्रनीति । एकत्र यात्रां व्रद्योच्यते ताद्यमेव सर्वेषु सृष्टिवाक्येषु कारणत्वेनाभिन्नेयते । क्ष्मभकारा-दिनेदस्तु माहात्म्यस्यव स्वकः । तस्मात् श्रुस्त्येव निर्णय इति कारणत्वोत्रो स्मृतिनै ग्राह्येत्युक्तम् ॥॥॥ ततः पञ्चमे एकसूत्रे समाकपीधिकरणे नतु श्रुतौ कचित्सतः कारणत्वमुन्यते, कचि-दसतः, कचिदुमौ निषिष्य तमसः, कचिद्ब्याकृतस्यत्वे निमतिषेषाद् नद्यणोषि कारणत्वं न सिष्यति । तस्मात्स्यतिषे कारणवीधिका ग्राह्मेसार्थकायाम्, असदादिशब्देषु न निरात्मकत्वाधर्या उच्यते, किंतु ततः समाकर्य सर्वैः शब्दैभेद्यैवोच्यते । सर्वेषां शब्दानां प्रणविकृतित्वेन प्रणवार्ये एव पर्ववसानात् । प्रणवस्य च महावाचकत्वात् । तस्मात्र विप्रतिषेष इत्युक्तम् । एवं द्वाभ्यां श्रुतौ शब्दविग्रतिषेष उपोद्धातेन परिद्वतः ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे त्रिस्त्रे जगद्वाचित्वाधिकरणे कौपीतिकत्राष्ठणपष्ठाच्यायसं याठाक्यवातः शत्रुसंवादं विषयत्वेनोपन्यस्य तत्र किं वद्यसिद्धीं जीवः कर्तृत्वेनोच्यते, उत वद्यवं वेतिसंदेहे, ब्रह्मसिद्धस्य जीवस्थेव कर्तृत्वमाग्रङ्का, 'यो वे वालाक एतेपां सुरुपाणां कर्ता यस्य वे तत्कर्म स वे वेदितव्य' इस्त्रजातशत्रुणा सिद्धांतकथनोपक्रमे एतच्छन्देनादिसमण्डलदिकांशिखात् इत्यस्य प्रकृत्यम् प्रवासिद्धम्यक्षण एव कर्तृत्वम्, न श्रृह्मप्रभानिजीवस्येति प्रथमसूत्रे उक्तम् । ततो द्वितीयसूत्रे जीवसुख्यप्राणिलङ्गदर्शनात्र मुख्या कर्तृत्वमितिस्वाश्रेतशाक्षः, अंशांतरेण पूर्वमनुगमाधिकरणे उक्तं समाधानं स्मात्यामा । जीवस्य व्यवस्थाणस्य च ब्रह्मयोगादत्र तथात्वेन कथनं न स्वेन रुर्वण । तस्साद्रवेव कार्यस्य निवस्तिस्त्रवित्तरानुद्धवर्षाण्य च ब्रह्मयोगादत्र तथात्वेन कथनं स्वार्यस्तिम् त्रात्रवर्षात् । प्रशुद्धमस्यानाम्यां तथावसायात् । वाजसनेविनामतस्य जीव-लयोदमयोगेश्वप्रतिनस्यर्थनात् । यसम्ह भावस्य वावस्य प्रकृतिरेव कारणमित्रस्मानक्ष्मर्थे तथावसायावस्यक्रम् । एवस्कृ भावस्य वावस्य विविद्या स्वार्यस्य कार्यस्य वावस्य विद्यान्यस्य निवास्त्रवात् । प्रशुद्धमस्य वावस्य विद्यान्यस्य तथावसायावस्य वावस्य विद्यान्यस्य कार्यस्य वावस्य विद्यान्यस्य कार्यस्य कार्यस्य कार्यस्य वावस्य विद्यान्यस्य वावस्य वावस्य वावस्य विद्यान्यस्य वावस्य वावस्य

ततः सप्तमे चतुःस्भूतं चाक्यान्ययाधिकरणे जीवन्नव्रवादिनिस्तरणेन प्रकृतिकारण्वादो निसिन्नयते । तत्र वृद्धदारण्यकसं भैनेपान्नवण्यदं विषयल्वेषाप्त्यः तत्र जीवस्य प्रकरिणस्य मुख्यो वित संशये, वेद्दर्भहावाक्यसः महण्यवान्वयदर्शाण्य उपल्यमेनावदन्वयेविन जीवसापि प्रयत्वात् स्वाप्तेवात् स्वाप्त्रम्यत् स्वाप्त्यात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वाप्त्यात् स्वप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वाप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात्वात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात् स्वप्तेवात्त्वात् स्वप्तेवात् स्

३ ज. स. र. म.

ततोष्ट्रमे पश्चसूत्रे प्रकृतिश्चेत्यधिकरणे प्रकृतिः समवायिकारणम् , त्रह्म तु निमित्तादिका-रणमिलेवमार्शक्य. प्रकृतिश्रन्दवाच्यं ब्रह्मवेति साधितम् । छांदोग्ये एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं यस् प्रतिज्ञातं. मृतिण्डादिदृष्टांतत्रयं च यदुक्तं, तदनुषरोधादितिहृत्य प्रथमसूत्रे उक्तः। तथा च यदि मुक्कारणे ब्रह्मणि समवायिकारणत्वरूपं शक्कतित्वं न स्वीकियेत, तदा प्रतिज्ञादिसामञ्जर्सं न स्रात , अतस्वथेत्युक्तम् । ततो द्वितीयसचे स्प्ती भगवत्कतमिष्यानं 'वह सां प्रजायेये'ति खस वहरूपत्वेन उचनीचमावेन च यद्विचारणं तदेतुत्वेनोक्तम् । तेन खयमेव तत्तद्रप् इति सिध्यति । किंच, 'सर्व खिल्वदं व्रद्ध तज्ञळानिति गांत उपासीत' इत्येवमुपासनाप्यपदिश्यते । अतोपि प्रक्र-तिशब्दवाच्यं ब्रह्मैव । ततस्तृतीये 'सर्वाणि ह वा इमानि म्तान्याकाशादेव समुत्यवंते । आकाशं प्रत्यस्तं यंती'तिश्रत्या बद्धणः प्रपञ्चोरपत्तिलयाधारतं साक्षादेवीन्यते । तच समवायित्वस्थेव लिङ्गम् । अतोषि प्रकृतिशब्दवाच्यं ब्रह्मेव । ततश्चतुर्थे 'तदात्मानं खयमकुरुते'तिश्चतिः ब्रह्मणः परिणाम-माह । परिणामश्रीपादानसमसत्ताककार्योपतिरूपः । अतोपि महीन प्रकृतिशन्दनान्यम् । ततः पश्चमे नतु जडस्य समवायिकारणं त्रह्यास्तु, यतु चेतनाधिष्ठितं शरीरं तस्य शुक्रशोणितजन्यस्वद-र्शनात् तत्र ब्रह्मणो निमित्तलम्, प्रधानस तु समवायित्वमित्यस्तिवताशङ्कायाम्, 'सदेव सोम्येद'-' मित्यादिष् दृष्टिवीयकश्चतिन्ववधारणदर्शनात् मृत्येबोभयरूपम्, अन्ययावधारणविरीधापतेः । किंच, 'कर्तारमीशं पुरुषं प्रश्वयोनि'मित्यादिषु योनित्वयपि व्रश्वेष एवोच्यते, पुरुपत्वं च । तस्मादश्चर-पुरुषमावनोभयरूपो नगवानेव, योनिर्वीजं च । अतः कथाश्चिद्वपि न प्रकृतित्रवेशः । एवं त्रिभिरिप-करणेरपोद्धातेनार्थवित्रतिपेधः परिहतः । अतः साहवसतम्बन्धाने ॥ ८॥

ततो नवमेधिकरणे एकसूत्रे अन्येषि स्मार्ट्य वादेत येषु श्रह्मणः सर्वविधं कारणस्वं बोच्यते, ते सर्वे अश्रीता प्रवेसितिदिष्टम् । तदेवाग्रिमाध्याये विस्तरेण-मृक्यते ॥ ६ ॥

इति श्रीयस्त्रभाशार्पेतरणदासस्य श्रीपीताम्परात्मज्ये ह्वाते वेदान्ताधिकरणमालायां मधमाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

प्रथमाध्यायः समाहः।

## 🗸 द्वितीयोध्यायः ।

प्रथमाध्याये सर्वासां श्रुतीनां व्रस्तृष्णि समन्वयः प्रतिपादितः । स तदा खिरो भवति यदा श्रुतीनां परस्परविरोषः परिद्वियते, अन्ये विरुद्धाः स्माता वादाश्च निराक्त्रियते । अतस्तदर्ये द्वितीयेऽच्याये श्रुत्वविरोषं प्रतिपादयति, विरुद्धवादांश्च निराकरोति ।

तत्र प्रथमे पादे युक्तपा श्रुतिनिरोपपिद्वारः । ततो द्वितीयपादे स्ट्रतीनां वेदबोधकत्वा-मावेषि तामिः स्वातङ्केण कश्चित् युक्पार्थः सेत्स्वतीत्वाशद्वानिष्ट्रपर्थ षाखाषाद्वमतान्येकीकृत्य तेषां निराकरणम् । गतकीकरणं प आन्तेस्तुत्यत्ववोधनार्थम् । तृतीयपादे प्रथमं भूतानाग्वत्यवि-स्वरूप्यतिकम्य विचार्यते, ततो जीयात्मस्वरूपं तद्वर्भाश्च । चतुर्थे च इन्द्रियोत्पत्तिकम-सूर्वरूपादिकं प विचार्यते ।

तम मधमाच्याये 'अपि सार्यते, स्मृतेभे'तिकयनेन समृतिप्रामाण्याद्वीकारात् तयेव श्रुल-येनिर्चयः कार्यः, अन्यया तद्वयस्त्रमसंग इसाग्रहानिमृत्यये प्रयमं स्ट्रमञ्जयेण साह्ययोगसम्स्रो- निंसाचुनेयश्रुतिस्लक्तवाभावाय प्रामाण्यसुपोद्यातेन निराक्ततम् । ततः प्रथमे सूत्रे साङ्गस्सृतेमींक्षेकोपयोगित्वात् तत्प्रामाण्यमङ्गीकृत्व तद्वरोधेनैव श्रुतिविष्ठतिषयः परिहापः, वन्यथा तद्वयन्यः
प्रसङ्कादितिस्त्रांशेनाशङ्का, तत्प्रामाण्याङ्गीकारे 'कहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रव्यस्य'त्यादिगीतास्यतिविरोधः । तद्प्रामाण्याङ्गीकारे च बद्धकारणत्वयोषकश्चितिवरोधः । वतो गीतास्यृतिप्रामाण्यमावश्यकम् । तेन श्रुतिविष्ठतिषेधनिराकरणे कपिल्स्सृतेन प्रमाण्यमित्युक्तम् । ततो द्वितीये सूत्रे
प्रकृतिव्यतिरिक्तानां महदादीनां लोके वेदे चातुपल्यमात् तदुक्तस्रुक्तीनामप्रयोजकत्वमित्युक्तम् । ततस्तृतीये सूत्रे पूर्वोक्तश्चितस्यृतिविरोधाद् योगस्यृतिरिषे साङ्क्ष्यवत् प्रधानकारणत्वाशुक्रमाणमित्युक्तम् । एतेषु पूर्वेपादोक्तस्यविद्यस्य रामर्थात् तदुपोद्वातगर्भः प्रसंगः संगतिः । एवगप्रेऽपि वोध्यम् ।
श्रीण्येतानि प्रस्कमिविकरणानीति भाष्यप्रकाद्याद्वयाद्वयम् ॥ १,२,३ ॥

ततथातुर्धे जिस्हे न विलक्षणत्वाधिकरणे प्रथमस्त्रबद्धिन पूर्वः पक्षः । एकेत्राये सिद्धांतः । तत्र प्रथमस्त्र चेतन वस जगदुणदान न मवति, जगतो जबलेन वसणस्त्र दिल्द्धः । तत्र प्रथमस्त्र चेतन वस जगदुणदान न मवति, जगतो जबलेन वसणस्त्र दिल्द्धः जन्ता । विलक्षणत्वस्य 'विज्ञान नाविज्ञानं चे'तिश्रीतदान्दादेव प्रतीतिरित्धुक्तम् । ततो द्वितीये स्त्र्चे नतु 'यद्दववी'दितिश्रुतौ स्दादेवननृत्वादिकरणे मृत्याविज्ञाने स्वतिविज्ञाने स्वतिविज्ञानियः ॥ प्रसाविज्ञानियः ॥ प्

ततः पश्चमे पश्चर्यत्रे अस्यदिति चैदिस्यिकरणे असःकारणःत्वसकारणत्वसेषकः श्रुद्धोः परस्परिविधः परिद्धियते । तत्र प्रथमे स्ट्रेत्रे 'असद्धा इदम्य आसी'दितिश्चतावसतः कारणःत्वसुच्यते । 'सदेव सोम्येव'गिसमे व सतः कारणःत्वसुच्यते , तयोः कयं विरोधपरिद्धार इस्यायक्ष्म, उक्तश्चती 'असिदे'ति यत् कथनं तत् छोदोग्ये 'कथमसतः सज्ञायते'ति कथनात् असतः कारणःत्वनिषेधार्थम् । यत् पुनस्तिसिये तथावचनं तत् सह्यमाणापेक्षया पूर्वसृद्धस्तानाशुःत्वाभेषम्, असासु-च्य्यसदितिभयोगात् । कार्यस्युरूरुप्तस्यामानार्थं वा। वतो न श्रुद्धोविरोध इत्युक्तम् । ततो द्वितीये सूचे मह्यसरणवादे पूर्वपत्र उच्यते । मह्यकारणवादे यदा कार्यस्य मह्याण स्थः, तदा कार्यस्याः परिष्टक्तसाञ्चाञ्चस्य प्रवाण स्थः, तदा कार्यस्याः परिष्टक्तसाञ्चाञ्चस्य प्रवाण स्थः, तदा कार्यस्य मह्यस्य ग्रह्मणे मह्यस्य ग्रह्मणे स्थानिष्ठा तस्य परिद्या तस्य परिद्या स्थानिष्ठ स्थानिष्य स्थानिष्ठ स्य

ततः पष्टे एकस्त्र्ये पृतेनेत्यधिकरणे सांस्वितियकाणेनान्वेषि वादा निराकृता इत्सुक्तम् ॥,इ.॥,इर. क्रिक्स महते, अधाषिकरण, प्रचं, प्रद इति कृते !

ततः सप्तमे एकस्त्रत्रे भोक्त्रापत्तेरित्यधिकरणे नतु प्रत्ये सर्वस कार्यस कारणरूप-तया एकरुपत्ते जाते पुनरुपितद्वायां मोग्यस सङ्चंदनादेः मोक्तृत्वापितः, मोक्तुश्वेतनस भोग्यत्वापितित्वेवमित्रभागः स्मादितिस्वारोनार्यस्य, वंशांतरेण समाहितम् । यथा ठोके कटक-प्रपष्टय रुपके कियमाणे कटकत्वं न भवति, तयोत्पत्तिदद्यायां मोग्यस मोग्यत्वेनवोत्पत्तिः, मोक्तु-मोक्तृत्वेनवेति न विभागाभावः । कारणस्य चेतनत्वेन तस्य तस्य तथैयोत्पादनादित्युक्तम् । तेन 'विज्ञानं चाविज्ञानं च'ति शुतौ कार्ये विभागामावरुपो दोषः परिहृतः ॥ ७॥

ततोष्टमे त्रिस्त्र्ये तदनन्यत्वाधिकरणे छांदोग्यसे वाचारंमणवाक्ये कार्यस्य कार्यस्य

ततो नवमे चतुःस्त्रे असद्ध्यपदेशाधिकरणे असत्कार्यवारो निराकृतः । ततः प्रथमस्त्रे 'असद्धा इद्मत्र आसी'दितिथुती कार्यमसदितिन्यपदेशात् असत्कार्यवाद आर्थेय इतिस्त्रशिनाशंत्रय, स्त्रांथेन समाहितम् । एतद्धाक्यशेषे 'स आत्मानं स्वयमकुक्ते'तिष्ठात्रणात् कार्यस्य प्रागुत्पतेरात्मत्वेन रूपेण स्वयम्, तद्ध च्याकृतस्वरूपेण । तस्मादसत्युच्यते, न त्वस्त्तेनस्त्रक्तम् । ततो द्वितीयस्त्र्ये सरकार्थवादस्यामिश्चेतित्मिरात्मानितिशन्दात्राच नासरकार्यवादस्यामिश्चेतित्रम्यात्मानितिशन्दात्राच नासरकार्यवाद आस्थ्य इस्युक्तम् । युक्तयस्तु मान्यप्रकाशादवर्गतन्याः । ततस्त्रतिये पटद्दशांत उक्तः । यया पटः संविद्यते न तावान् प्रतीयते, तथा कारणे कार्य स्वस्त्रक्तत्वात्तं प्रतीयते, प्रकटं तु प्रतीयत इस्युक्तम् । ततस्त्रतुर्थे प्राणादिवां उक्तः । यथा प्राणादीनां नियमने जीवनमात्रम्, अनियमने त्राकुवनादिः समवति, तथा जगदि कारणे प्रविष्टं सन्मात्रं तिष्टति, विह्मिकटं कार्यं करोति । अतिस्त्रकार्यवादो न प्रामाणिक इस्युक्तम् ॥ ९॥

ततो ददामे जिस्त्रेज इतर्वपपेदेशाधिकरणे चेतनकारणतायां प्राप्ता दोषाः परिहि-यंते । तत्र प्रथमे चेतनस्य जीवसाषि त्रखत्वात्स्यौ तस्य प्रवेशे द्वःखित्वादिकं भवति । तत्र न्रक्षणो हिताकरणतादिदोषप्रसत्त्वया असंगतिमत्याश्चय, जिप्त प्रमित्त्वस्त्रेषे परिहारमाह । तत्र द्वितीये त्रख जीवादिषकम्, न तु जीवमात्रम्, तेन तद्योषेण न दुष्यति । यद्या सुवर्णखण्डस्यान्यमेछनेन दुष्ट-लिपि न सुवर्णस्य दुष्टत्वस्, तद्धिताहितं च करोति, छोके खदेहेपि नखिकृतनकेश्चमसाधना-दिदश्चेनात् । जीवपरमात्मनोर्भेदस्तु विज्ञानानंदप्राधान्यभेदात् । आनंदस्याधिक्यं तु सुनिव्यायां तत्रेव ज्ञेपत्तस्य पर्यवसानात् । ततस्तृतिषि यथा पार्भेवत्वाविश्चेषेणि हीरकपापाणयोश्चर्ननिवन् योध स्वमावभेदः, तथा जीवानामिषे । तथा च त्रखवादे छोकन्यायेन प्रस्ववस्थानं नोचित-

तत एकाददो पहस्त्रे उपसंहारदर्शनाधिकरणे तत्रैकसैव व्रबणः सर्वविधकारणस्वे े दोषाद्ये परिद्धियंदे । बत्र प्रथमसूत्रे छोके स्खुळाळवक्रवीवरादीनासुपादानकर्तृतिमितांद- राणां परस्परिम्नानां दर्शनादेकस्यैव सर्वविषकारणत्वमसंगतिनिति सूत्रांश्चेनाशंक्य, श्वीरं यथा यदा दध्याकारेण परिणमित, तदा नान्यत्किध्वदेपेक्षते, तथा न्रह्मापीलंशांतरेण समाहितम् । ततो द्वितीयस्क्रे यथा देवपिषितर इतरनिर्पक्षा योगयेन्ने सर्वं कुवैति, तथा न्रह्मापील्क्ष्यति समाधानांतरमुक्तम् । ततस्तृतीये न्रष्ठण उपादानत्वे कुरुक्षमसक्त्यादिरोप वाशंकितः । तत्रश्चलुर्धे न्रह्मणः सर्वः कारणत्वं च न ठोकगम्यं येनैवमाशंक्येत, किंतु शुलेकसमिणिगम्यम् । सा च सत एव प्रमाणम् । सा च यथा वदित्, तथैवांगीकार्यमित्येवं समाहितम् । ततः पञ्चमे न्रह्मणः सर्वविषकारणत्वेषि देशकाराणिकरणपिकारणपिकारणतिक्षादेशकारणविषक्षा त्राविचन्त्रशक्तिकार्यक्षम् । ततः प्रश्चमे प्रहाणः सर्वविषकारणत्वेषि देशकाराणिकरणपिकारणपिकारणपिकारणतिक्षादेशकारणविषक्षात्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपि स्विचन्त्रशक्तिस्वादेशकारणविषक्षात्रम् ॥ अधिकारणविषक्षात्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिक्षात्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षेत्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षेत्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम् । ततः प्रश्चेवारम्यपिकार्यक्षित्रम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यविकारम्यव

ततो द्वादशेष्टस्त्रे सर्वोपेता इस्वधिकरणे भगवतः कर्तृत्वे दोपात् परिहरित । तत्र 'स विश्वक्व'दिति श्वतौ कर्तृत्वं बोध्यते, निर्वाहकामावे तरकथं संगच्छत इसाकांक्षायां प्रथमस्त्र्ञे सर्वशक्तिसुक्तत्वं साधितम् । ततो द्वितीये सृत्रे त्रवाणो निर्दिहयकत्वारकर्थं कर्तृत्वम् । ततस्तृत्तियस्त्र्ञे त्रव्यणः प्रयोजनामावात्किमथे कर्तृत्वमित्येवमाश्रंकितम् । ततत्रश्चुष्टं छोकवछीत्या समाहितम् । ततः पश्चमे त्रवणः यष्टिकरणे जीवानां युख्युःखसंभवात् वैपम्पनिष्ट्र्या सात्रामित्याशंक्यं, जीवकर्मसापेक्षत्वात्र त्रव्यणि दोप इस्तुक्तम् । कर्मस्रपेश्वरेषि नेवसत्वहानिरिति चीकस् । ततः पष्टे जीवानां प्रपन्नप्रव्यायां त्रव्यात्रित्यात्रात्रक्षं कर्मस्रपेति स्वाशेनाशंक्य, पीजाङ्करवरम्बाहानादिन्त्वादिति स्वाशेन समाहितम् । ततः सप्तसे उपपत्या श्रतिस्त्योत्तद्वप्रवम्माच जीवस्यानादिन्त्वादि । तोश्चेम समाहितम् । तवः सर्वसम्भैत्वास्त्र संगच्छत सर्वक्रम् । एवं चास्तिन्यत्ये पूर्वीच्यायचत्रुर्थपादस्त्रितं हृदिकृत्य सर्व चितितत्व । तेन चुहिस्त्यानात्मकोपोहातात्वर्र्यः प्रसंगः संगितिरित ॥ १२ ॥

इति श्रीवछभाचार्यचर्णवासस्य श्रीपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां द्वितीयाच्यायस्य प्रथमः पादः॥

अय द्वितीयपादे वेदविरुद्धा वाद्धा अवाद्धाश्र स्मृतयो दृष्यंते, तासां न परमफलसाध-कत्विमित ज्ञापनार्थम् ।

तत्र प्रथमे पर्सूचे रचनानुषपत्तिरित्यधिकरणे प्रधानस्य कर्तृत्वं दूष्यते । तत्र प्रध-मसूचे अचेतनस्य प्रधानस्य बुद्धिपूर्वकितियाद्वरा या रचना सा नोषपयते, प्रधानस्याचेतनस्वेन क्रियाकारणमृताया बुद्धेस्तत्र वक्तुमश्चन्यत्वादिस्तुक्तम् । ततो द्वितीये सूचे लोकरचना यया क्षेत्रलाद्वेयतात्रोपपपते, तथा शुक्रवोणितजन्या शरीररचनापि । तत्र मातापित्रोदमयोधेतनयोः प्रवृत्तिद्वैनात्, अचेतने केवले तादश्यवृत्यदर्शनादिस्तुक्तम् । ततस्तृतीये नतु क्षेत्रलाचेतनेपि दुन्धे फेनरचनादयो विचित्रा दृष्यते, तादशे नदीजले च सदनादयः। तदृष्टातेनाचेतनस्य केव-लस प्रधानस्यापि रचनाकर्तृत्वं प्रशृतिशास्त्वित सुत्रशिनाश्चय, अश्वतिरेण समापत्ते । तत्रापि दोइ-

१. नमस्तिति मुळे पाठः ।

नाधिश्रवणयोश्चेतनकर्तृक्योनिमित्तत्वेन दर्शनात् । नदीजिं च मेघानां चेतनानां निमित्तत्वेन दर्शनादिखुक्तम् । ततश्चतुर्थे एवं त्रिभिः सृत्वेः केनलप्रधानस कर्तृत्वं द्वपिवता केनलस्य तस्य परिणामं द्पपति । केनलं प्रधानं चेत् स्वतः परिणमेत्, सर्वदैन परिणमेत्, तथा सित प्रलंभो न स्थात् । सुणाश्च साम्यानस्थयानस्थिताः स्वत एव संक्षुम्पेरम्, तदा पष्टिस्थितिप्रलया युगपदेन स्थाः, कार्यं च सात्विकादिभेदेन न विभन्वेतेत्युक्तम् । ततः पश्चमे नत्त तृणपद्धन्वाद्यः पश्चभक्षिताः स्थावादेव क्षीरमावेन परिणमेते इत्याशंकायां समाधीयते । यदि तृणादिकं स्थानत एव श्लीरमावेन परिणमेत, तदा शङ्केषि श्लीरं लम्येन, तत्तु न लम्यते, धेन्यादिकृता मक्षणित्रया च तत्र सर्द्वकरीतीति न केनलस्य प्रधानस्य परिणामः शक्यवचन इत्युक्तम् । ततः पष्टे 'तृष्यतु हुर्जन' इति न्यायेन केनलस्य प्रधानस्य परिणाममः स्युगम्य पुनर्द्धपति । यदि केनलस्य प्रधानस्य परिणामोऽस्युगम्य पुनर्द्धपति । यदि केनलस्य प्रधानस्य परिणामोऽस्युगम्यते, तदापि स किमर्थः । न च पुरुषार्थं इति नक्तन्यम् । प्रयोजनप्रक्षाप्रवैक्रप्रशृत्वेशतनधर्मत्वेन केनले प्रधाने सा न वर्जु शक्यते । तस्साद् द्पणतादनस्थ्यम् । एवमनेनाधिकरणेन केनलप्रधानकारणनादो निराकृतः ॥ १ ॥

ततो द्वितीय चतुःसूत्रे पुरुपाइमयदित्यधिकरणे पुरुपप्रेतिवपानकारणवादो निराकियते । पंग्वारुद्धोन्यो यथा गच्छित, तथा पुरुपाक्षिष्टं वर्त्पेरितं प्रधानं महदादिस्टिं करोतिलिकं
मतम् । वन्यव, यथा वयःकान्तसित्रधाँ लोहस्य किया, तथा पुरुपसित्रधानमात्रेण प्रधानस्य महदादिकर्तृत्विमिति द्वितीयम् । तस्या-स्वारेत्राचेयम्, वंद्यातेत्राचेयकः । अनिर्मोक्षस्यािकः । तस्यान्मतद्वयस्प्यसंगतिमितं द्वितीयम् । तस्या-स्वेत्रस्य प्रधानप्रस्योक्षर्याभित्ये प्रधानप्रस्यात्रितः । तस्यान्मतद्वयसप्यसंगतिमितं पूर्वेद्ये उक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रे प्रधानप्रस्ययोक्षये किं पुरुपस्याित्यं प्रधानस्य
वा । तत्र नाद्यः, सर्वेषां पुरुपाणां समत्वेनैकस्य नियामकत्वयम्, नान्येपािति विभागो न स्यात् ।
विद्यायः, स्वत्रेषण प्रधानेन पुरुपाय अद्योग्धाः । तथा सति दुःखामावेन वैदाग्यामावात् मोक्षार्थं प्रयान उच्छियेत । तस्पादित्यानपुपपन्नित्युक्तम् । ततस्तृत्वतिये नद्य गुणा एवं
विभागाः प्रवृत्तिमंतः, चलस्यभावत्वात्, चलस्वस्वस्वित्यात्रमात्रि न द्विपारित्यः, कार्यकमातुस्वाः सुरित्याग्रङ्कः, तत्र दूपणमाहः । एवं प्रकारावरेणात्रमात्रिन न द्विपारितः, कार्यकमातुस्वाः सुरित्याग्रङ्कः, ततः सत्वम्, ततस्वम्
इति । अतो गुणेषु ज्ञानगक्तिवियोगात् सर्वमसमस्यसित्युक्तम् । ततश्चतुर्थे सांव्यमतवितिनां नानाविधानि मतानि लोके द्वयेते । एकाद्यस्करे उद्धवप्रश्चे भगवता चान्दितानि । अतः
परस्यितियाद्वित तन्मतमसंगतिमृत्युक्तम् । एवं दश्चिः स्वैत्पिकरणहयेन प्रधानकारणवादोः
निराङ्कतः ॥ २ ॥

ततस्तृतीये सप्तस्त्रे मह्हीर्घचद्वेस्वधिकरणे न्यायवेशेषिकादिमतमवस्तरसंगत्सा दृष्यते । ते हि परमाणूनां समवायित्वमंगीकृत्व, ईवरकृतावत्संयोगाङ्गतादिस्प्रिमंगीकृत्वित । तत्र संयोगत्रकारो दृष्यते । परमाणूनां स्वरूपं हृष्यं परिमण्डलं च । तयोर्गर्कुपर्युपरि संयोगः, तदा कार्य विवन्मदृत्सात् । यदि तिर्यक्त, तदा नीकादिवरीर्प स्वात् । पुक्तसंयोगस्तु तैर्नेष्यते । अतस्त्रन्म-तमसंगतिमति प्रथमसृत्रेणोक्तम् । ततो द्वितीयसृत्ये परमाणुद्धपसंयोगः सार्वदेशिको वैकदेशिको विवदेशिको विवदेशिको

तत्र निर्वयवत्वात्रावयवत् इत्युक्तम् । अयं कर्मजः । तत्र किं खमावादुत्यवते, ईश्वरसिष्ठक्षया वा । तयोक्तमयोरिष निव्यत्वात्सर्वर् रृष्टिप्रसंगः । तस्मात्र स वक्तं अवन्यते इत्युक्तम् । ततस्तृतीये समवायो दृष्यते । स हि संवंधः, संवंधिद्वयनिरूप्यः । तथा सित ऋणुकस्य पूर्वममावेन स कयं वक्तं शक्यत इत्युक्तम् । ततश्चतुर्ये, किंच, परमाणोः समवायिन ईश्वरेष्ठाजीवाद्ययोनिमित्तयोश्व प्रिणमाकोले सत्त्वात् सामग्रीसमवधानजन्यस्य परमाणुक्तमणस्यव्यत्यस्य संयोगस्य च सर्वरा जागरचा तयोरिष निव्यत्वापितिरित्युक्तम् । ततः पश्चमे परमाणुनित्यत्वं रृप्यते । परमाणुपु ते रूपायंगीकियते । यत्व रूपादिमत् , तदिन्यं छोके दृष्टम् । अतः परमाणुनित्य इत्युक्तम् । ततः पष्टे विष्यपाणुष्ठ रूपादिकं नांगीकियते, तदा ऋणुकादिष्ठ रूपायमावापतिः । कारणगुणाः कार्यगुणारं-मका इति तित्रयमात् । अतो रूपायंगीकारे तदनंगीकारे च दोषादसंगतः परमाणुकारणवाद इत्युक्तम् । ततः सक्षमे सर्ववैदिकानादतत्वाद्यसंगतः परमाणुकारणवाद इत्युक्तम् । ततः सक्षमे सर्ववैदिकानादतत्वाद्यसंगतः परमाणुकारणवाद इत्युक्तम् । ३ ॥

ततश्चतुर्थे दरासूचे समुदाय उभयहेत्केपीलधिकरणे । एकोनविंशतिसत्रैर्वाद्य-मतान्यवसरसंगला निराक्रियंते । तत्र सौगताश्चतुर्विधाः वैभाषिकसौत्रांतिकविज्ञानवादिमाध्य-मिकमेदात् । तत्र पूर्व वैमापिकमतं निराक्रियते । तेषां मते समुदायद्वयं जीवभोगार्थं संहन्यते । तत्र पृथिन्यादिपरमाणुसमुदाय एकः । रूपादिस्कंधसमुदायश्रापरः । रूपविज्ञानवेदनासंज्ञासंस्कार-नामकाः पश्चस्कंपाः । तदुभवसंबंधे जीवस्य संसारः, तद्गमये मोक्ष इति तेपां मतं प्रथमस्त्रे दूपवति । जीवस्य क्षणिकत्वेन तदुभवससुदायाप्रातिः, तेन तदुक्तः संसारप्रकारो मोक्षयासंगत इत्यक्तम् । ततो द्वितीचे क्षणिकत्वदपणपरिहारं सत्रांशेनोद्धान्य, अंशांतरेण दपयति । तन्मते प्रस्यः कारणसमदायः। तत्र संस्कारः। सर्वेक्षणिकत्वेपि मध्यपातिभ्योऽविद्यादिभ्यः स्कंधप्रत्य-वैभ्यो जन्मादयः जन्मादिभ्यः प्रत्ययेभ्यश्चाविद्यादय इत्येवं चक्रवत्परिवृत्ताविष न कारणव्यक्ति प्रति कार्यंच्यक्तिः प्रत्ययता, किंत पर्वपर्वप्रत्ययस्थोत्तरोत्तरप्रत्ययं प्रति कारणत्वम् । उत्तरोत्तरक्षणिकविज्ञा-तसंततेरेव जीवत्वम् , तादशार्थं संततेरेव जडत्वम् । अतः क्षणिकविज्ञानसंतत्यात्मकस्य जीवस्य क्षणिकार्थं संतत्पात्मकसविषयेन्द्रियशरीताल्यरूपस्कंषसंबंध इति संसारः । रागादिरूपसंस्कारस्कं-धविरामादेव तदभावरूपो मोक्षः । अतो न काप्यनुपपत्तिरितिस्त्रांशेनाशंक्य, अंशांतरेण तद्दप-यति । ये हि प्रस्या उत्तास्ते सद्यीं संतितगुरपाय नश्यति । तथा सित निज्ञानसंतितिरूपस्य नीवस्य पूर्वकाठीनप्रियाप्रियसंस्पर्शानमुसंघानात् कयं वेदनादिस्कन्धात्मसंसारसिद्धः, कयं च तदन भावसिद्धिः, श्विरस कसाप्यमावात् । तस्मादसंगतं तन्मतम् । ततस्तृतीये । किंच, तन्मते स्थितिक्षणसाभावास्त्रयमक्षणे उत्पत्तिः, द्वितीयक्षणे नाश इति प्रत्ययत्वसैवासंभवः, संघातस्य चासं-भव इत्युक्तम् । एवं त्रिभिः सुत्रैः पुञ्जस कारणता द्षिता । ततश्चतुर्थे । अससे हेती फलोत्पत्ति-रित्यांकस्मिकत्वपक्षं दुषयति । तेपां हि प्रतिज्ञाद्भयम् । एका तु सर्वे क्षणिकमिति प्रतिज्ञा । द्वितीया तु आरुंबनप्रत्यसमनंतरप्रत्यवाधिपतिप्रत्ययसहकारिप्रत्ययाख्यांश्रतुर्विधान् हेतृन् प्राप्य विज्ञानस्कं-धात्मकं चित्तं वेदनास्कंधात्मकाश्रीता उत्सर्धत इति । तत्र द्वितीयांगीकारे वस्तुनः क्षणांतर-संबंधात्प्रयम्प्रतिज्ञा नश्यति । द्वितीया चेन्नांगीकियते, तदा प्रतिनियतहेल्नभावात्सर्वे सर्वतो सुग्-पदेव सात् । तस्माचदसंगतमित्युक्तम् । ततः पश्चमे एवं तदुक्तमुलिविषकारं दूपवित्वा नाग्रप्रकारं द्पयित च । तत्र तेषां मते पत्रपदार्थाः । एनं नारायामीति मुद्धिपूर्वको विनाशः प्रतिसंख्यानिरोधः । तां विना यो नाशः स अप्रतिसंख्यानिरोधः । भाकाशस्य । एतत्रयं निरूपाख्यमः । अवस्त्विति

यावत् । तत्राकाशस्त्रस्पं तद्दृषणस्त्रे वाच्यम् । क्षणिकं संस्कृतं चेति पश्च । तत्र क्षणिकं संस्कृतं चेति द्वयं पर्वसत्रेष्ठ दिषतम् । अधना निरोधद्वयं दूष्यते । तन्मते पदार्थाः सर्वे क्षणिकाः सदशसं-तानजनस्वभावाः । क्षणिकानां च नाशकसंबंधो न पर्वद्यः इत्यन्यानामपि पदार्थानां नाशकः संबन्धाभावात्पर्ववदेव संततिप्रतिवंधाभाव इत्सविच्छेदादित्युक्तम् । एवमत्र कार्यविचारेण निरोधद्वयं दिवतम । ततः पछे तद्वयस्वरूपविचारेण तद्दपयति । तत्र वैभापिकाः सीत्रांतिकाः योगाचाराश्र त्रकतिरोधैकदेशभतेऽविद्याविनाशे मोक्षस्तद्दर्शनोक्तरीतिको भवतीति मन्यते । तदसंगतम् । अविद्या-(या)निर्देतके नार्शेगीकियमाणे तन्मतीयसाधनविधायकशास्त्रवैफल्यम् । सद्देतकनाशांगीकारे निर्देन तकत्वप्रतिज्ञाहानिरित्यभयथापि दोप इत्युक्तम् । एवं सुत्रद्वयेन तदुक्तनाशप्रकारो द्वितः । ततः सममे आकारां दपयति । तेपां मते आवरणामाव एवाकाशः । सोपि निरूपाल्यः । तादशेषि मतांतर-वदस्तत्वन्यवहारसाविशिष्टत्वात् । अत्र ग्रथः, अत्र वयेन इत्यादिन्यवहारस तत्रापि दर्शनात । अवकाशरूपेण प्रसक्षत्वाचावस्तत्वमसंगतिमत्युक्तम् । ततोऽष्टमे पुनः संक्षेपेण क्षणिकवादं निरा-कोति । सर्वत्र स एवायमिति त्रसभिज्ञा दृश्यते । क्षणिकत्वे तु तस नष्टस्वात्काळान्तरे त्रसमिजा वाध्येत । तस्पादसंगतः क्षणिकवाद इत्युक्तम् । ततो नवमे तद्गिमतामभावाद्भावोत्पत्ति निराक-रोति । ते हि वीजोपमर्द विनांकुरोत्पत्तिं, दुरघोपमर्दै विनां दप्युत्पत्तिमपश्यंतो नप्टेम्य एव वीजा-दिम्यस्तत्तदरपत्ति पश्यंतः केवलादमानादेव मानोत्पत्ति मन्यंते । तथाचालीकादेनोत्पत्तिरिति विष्यति । तदसंगतम् । दृष्टविरोधात् । यदि ह्यलीकादभावादेव केवलात्कार्यं स्थातदा वीजादृषि स्थात . दुरभादंक्षरं च । तत्तु न दुरपते । तस्मान्नामावाद्भावीत्पत्तिरित्युक्तम् । तत्तो दुर्भामे यद्यभा-बादेव सर्वे स्थात् , तदा तस्य सर्वत्र सुजभरवात् कृषिहलादिसाधनरहितानामपि धान्पादिः सिच्येत् । तत्त न दरवते । अतोषि नामानाद् मानोत्पत्तिरिखुक्तम् । एवं दशिषः सूत्रेः वैभाषिकसीत्रांतिकयोः र्भतं निराकतम् ॥ ४ ॥

ततः पश्चमे पश्चसूचे नाभाव उपरुष्धिस्विधिकरणे कारणांशे पूर्व निराकृतोपि विज्ञानवादी कार्याशे निराक्तियते । विज्ञानवादेव योगाचारः । स हि वाद्यं प्रश्चं नीर्लं पीतं घट इस्तेतस्व विज्ञानाकारं मन्यते, न स वाद्यायांस्वीति । अनादिवासन्येव च भासत इति तन्यतम् । एवं यस्तेन वाद्यायांमाव उक्तः, स न युक्तः । यदि सर्व ज्ञानाकारमेवानादिवासनया मासेत, तदा वासनाया अन्तः विवामानत्वात् सर्व सर्वत्र सर्वत्र मासेत । ततु नास्ति । अतः कदाचिक्तिवृद्धरुष्टं-मात्र वाद्यायांस्वीति मंतव्यिमस्वाकृत् । ततो द्वितीये उपरुष्टिमात्रेण वस्तुसन्तं चत्त्र स्वप्राण्याप्रमादिषु ये उपरुष्टासित् स्वरा । तस्ता वासायायात्र स्वराणित्व स्वराण्यात्र प्रमान्यात्र स्वराणित्व स्वराण्यात्र प्रमान्यात्र स्वराणित्व स्वराण्यात्र स्वराणित्व स्वराण्यात्र स्वराणित्व स्वरा

ाततः प्रप्रे चतःसत्रे नैकस्मिन्नसंभवादिव्यधिकरणे विवसनस्य साह्मदिनो निराकः रणम् । स हि सादत्ति, सान्नाति, सादत्ति नाति, सादक्तन्यः, सादत्ति चावक्तन्यः, सान्नाति चावक्तच्यः. स्यादस्ति नास्ति चावक्तव्य इत्येवं सप्तमंगीं मन्यते । सप्तमंगी नाम सप्तानां मंगानां समाहारः । सा च सार्वत्रिकी । तदिदं प्रत्यक्षविरुद्धम् । न ह्यस्तिनास्त्यादिभंग एककाछं सर्वेषां दर्शनगोच्छीभवतीति । तस्मादसंभवन्नसंगतः । किंचेयं सप्तमंगी सार्वत्रिकीति तदुक्तसाधनेषु तदु-पदेणप तीर्यकरेष तदक्ते मोक्षरूपे फले चानवर्तमाना सर्वेष्ट्रेव तदक्तेष्वनाखासं जनयतीत्वतोऽप्य-संगतस्तद्वाद इत्युक्तम् । ततो द्वितीयसूचे तदक्तमात्मखरूपं दुप्यते । स हि आत्मानं क्रत्सं मन्यते । सिं च परमाणुभ्योंऽगीकरोति । मीक्षे च निरावरण आत्मा तिष्ठतीति । तदिदं दप्यते । परमाणुभ्य एव सप्टघंगीकोरणात्मनी वस्तपरिच्छेदांगीकारादकात्वर्थं सर्वत्वं न भवति । तथा च मोक्षदशायामवलोकाकाशवर्तित्वेन तत्कतावरणसंभवाश्विरावरणप्रतिज्ञाहानिः । किंच. सर्व-वस्तुष्वात्माभावादात्मनामस्त्रिकायत्वप्रतिज्ञाहानिश्चेलर्ग इत्युक्तम् । ततस्त्रतीये तदम्यपगतो देह-परिमाणात्मवादो दूष्यते । स हि देहपरिमाण आत्मेति मन्यते । स्हमदेहे स्हमः । स एव स्युठदेहे स्थुल इति । एवं पर्यायेण तत्तत्परिमाणांगीकारे अवयवोपचयापचयाभ्यामात्मनोपि विकारापितः । संकोचिवकारोपि विकारस्य दुःपरिहारत्वादित्युक्तम् । ततश्चतुर्थे तदुक्तमात्मपरिमाणमेव दूष्यते । स हि मोक्षावस्थावस्थितजीवस्य परिमाणं निस्तं यदित । तदम्ने देहामावात् । संसारावस्थायां त्वनि-सम् । तथा सति संसारावस्थायां चार्वाकवदात्मन अनिसारवापत्तिः । तथा सति मोक्षः कस्य स्थात् । अतः संसारायस्थायागि तस्य नित्यं परिमाणमंगीकार्यम् । अणु वा महद्वा । तथा सति देहपरिमा-णारमबादस्त्वसंगत इत्येवं दिवतिमित्यक्तम ।

एतेषु पदस्वन्यधिकरणेषु मद्य जगदुपादानं न वेति संदेहः, तत्तन्मतविरोधः संदेहचीजम्, नेति पूर्वः पक्ष, सर्वसमयानामयुक्तस्वाद् मद्येवोपादानमिति सिद्धांतो द्वेयः । पष्ठे तु मद्येव विरुद्ध- धर्माधारम्, नेतरिदिति नियमो युक्तो न वेति संदेहे, स्याद्वादिभिः सर्वत्र तथाम्युपगमात्रेति पूर्वः पक्षः, स्याद्वादस्यासंगतत्वाद्वद्वेव तथेति नियमो युक्त एव, श्रुत्वा मक्तप्रत्यक्षेण च प्रमितत्वादिति सिद्धांत इति प्रकारांतरमिषकं क्षेयम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे पंचस्त्रत्रे परपुरसामंजस्यादित्यधिकरणे नैयायिकवैशेषिकहैण्यगर्भपातंजरुकापाठिककालामुखपाशुपतीयवा ईथरस निमित्तमात्रत्तं मन्येते, न तुपदानत्वम्, तद्द्पवति ।
यदीयरः निमित्तमात्रं स्वात्त्व केपांचिद्धां केपांचिद्धाःखं दद्दिषमो निर्मृणय सात् । अतो सामंजस्याचन्त्रन्तमसंगतम् । ततो द्वितीये तन्यते जीवनक्षणोविभ्रत्वादणसंयोगस्य चक्तुमयुक्तत्वेन पतित्वाद्यपतिः । यजि च संवंशेंगीकियेत, तदापि विभ्रत्वनिल्यान्यां दुष्यत्वापर्या नियम्यनियामकमावाद्यपत्तेः संयंधानुपपतिरिख्यकम् । ततस्तृतीय ईयरः द्यरिरं किविदाधारं चािष्ठाय
मकमावाद्यपत्तेः संयंधानुपपतिरिख्यकम् । तस्त्वत्त्वान्यत्वर्यत्वस्त्वस्त्वस्त्रः कर्याति, तदिवा वा । आये तिल्यमिल्यं वा । आये परमाणुप्रकर्णस्य तस्य कार्यानिर्वाहकत्वस्,
अवयवित्वामावात् । दितीये द्य जन्यत्वम् । तथा सति तत्कर्तुनिर्वक्तमशक्यत्वाद्वनव्यापतिः ।
अयादारिर एव करोतीति नतस्, तदा तु क्रकानामित्र तस्यारि कर्वृत्वाद्यपत्तिः । अतोषिधानादुर्यपत्या तन्यत्वस्त्रात्वस्त्राप्यं यथा जीवोऽद्यरिर प्वेदित्रादीनि करणान्यधितिष्ठति, नियपत्या तन्यत्रस्त्रात्वस्तर्यः यथा जीवोऽद्यरिर प्वेदित्यादीनि स्वाशेन समाहितम् । यदि
भयति, तथेकरोप्यदारि एव जीवान् नियमयिष्यतीति सन्नशिनायारितः । (ततः पंचामे तैर्वहपत्रतः तथागीकियते, तदा तद्द्यतिनेव तस्य सुखुदुःश्वमोगाद्यापतिः । (ततः पंचामे तैर्वहप्रतः स. स. र. प्रतः

जीवनियमनार्थं हीश्वरोम्युपगम्यते । नियमनं चेयत्तायां संभवति । ततश्च तेपाभियतापत्तिः । तथा सितं तेपामंतवत्त्वस् । इयतापरिच्छिन्नेषु घटादिष्यंतवत्त्वस्य दृष्टस्वात् । एतहोपपरिहाराय जीवानां व्यापकत्वमसंख्येयस्य चांगीक्रियते, तदा असंख्येयत्वस्य सर्वोज्ञेयस्यनियमात् सर्वतद्विपयकज्ञानस्येश्वरेऽभावेनासर्वज्ञता स्यात् ।) तदनापत्तौ नियामकाभावादित्युक्तस् । तेनेश्वरविषयेषि तन्मतमसंगत-मित्युक्तं गवति ॥ ७ ॥

ततोष्टमं चतुःस्चे उत्पप्तसंभवादित्यधिकरणे पाञ्चतात्रमते योंशो हि श्रुतिविरुद्धः सोंशो दृष्यते । पंचरायस्य भगवस्मणीतर्विषि तावतोंशस्य द्विद्धर्यक्षेमव गौतमशतानास्मणामर्थे स्थापनात् । सोंशस्त्वयम् । ते हि परमञ्जणो वासुदेवात् संकर्षणसः जीवस्य, तस्मात्मश्चमस्य मनसः, ततोऽनिरुद्धसाहंकारस्थोत्पत्ति वदंति । तेषां चतुर्णा व्युह्तां च वदंति । तदेतः क्रुतिविरुद्धम् । एव-सुराचौ व्युह्तवासंभवात् । व्युह्तले चैवसुरास्यसंभवात् । जीवोरपत्ती मोक्षसाम्यसंभवात् । तस्मात्यसंभी विरुद्ध व वैवसुरास्यसंभवात् । तस्मात्यसंभी विरुद्ध व विद्याप्त संभवात् । तस्मात्यसंभी विरुद्ध व विद्याप्त संभवात् । तस्मात्यसंभवात् । कर्तुजीवात् करणस्य उत्पत्तिल्विरुद्धाः मनसः करणादहंकारोत्पत्तिरिष तथा । अतः प्रद्युमादनिरुद्धात्पतिरप्यसंगता । ततस्तितिरिष्यते पां सर्वेषां परमेश्वरत्तं चेदंगीिक्षयते, तदा अनेकेश्वरत्वापत्तिरित्युक्तम् । ततस्त्वतिर्वे वेदिषु परं श्रेयः अठञ्च्या इदं शाक्षमधीतवान् । तथा तप्तचक्रादिधारणं च तत्र विद्वितम् । तदेतक्कुतिविरुद्धम् । तत्रसादेतस्यत्त्रचतुष्टिश्चोक्षामावक्षयनस्यापि तथात्वात् । तस्मादेतस्यत्रचतुष्टश्चोक्तं द्यं यत् तद्वेदिरुद्धम् । एवं स्यतिषु वेदविरुद्धम् विवत्वस्वात्यम् । वेदेषु वदविरुद्धस्य विवत्वस्वात्यस्य विवत्वस्वात्यम्यन्ति। वयात्वात् । तस्मादेतस्यत्वच्यवप्रविष्ति व्यात्वात् । विद्विष्तद्धात्रपत्रविष्तानि श्रेयानि ॥।।।

इति श्रीवष्टभाचार्थेचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृती वेदान्ताधिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः॥

वय ततस्तृतीये पादे पूर्वे कमसुष्टी मूतोत्पत्तिप्रकारस्तत्स्वरूपं च विचार्यते ।

सप्तमं नतु निरवयनत्वादीनां वाधकानामुकत्वात्मा कथं संभवतीत्वाशंकायाम्, आकाशो नौत्यवते, निरवयवत्वादित्येवं साधने, उत्पवते टौकिकच्यवहारिवययत्वादित्येवं साधने, उत्पवते, टौकिकच्यवहारिवयत्वादित्येवं सत्प्रतिपक्षत्वेन सुक्तीनामप्रयोजकत्वमुक्तम् । तस्माच्छुत्युक्ता आकाशोत्वित्रित्तेकम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये एकसूत्रे एतेन मातिरिश्वेत्यधिकरणे एवमेव वायुत्वतिस्ति साधि-तम् ॥ २ ॥

ततोष्रिमस्त्रे महाणोप्युत्पत्तिरस्त्विति वितंडयाशंक्य, मूठमृतस्य सतः निव्यत्वन्यापकत्वयो-निरंकुशत्वादुत्पत्तिनं संगवतीरसुक्तम् ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थे एकसूत्रे तेजोत इत्यधिकरणे वायुतत्तेजस उत्पत्तिः समर्थिता ॥ ४ ॥ ततः पंचमे एकसूत्रे आप इत्यधिकरणे तेजस अपामस्रीतः समर्थिता ॥ ५ ॥

ततः पष्टे एकसूत्रे पृथिव्यधिकारेत्यधिकरणे छादोग्ये अङ्गः सकाशादन्नोत्पत्ति-रुक्ता, तैतिरीये च पृथिव्युत्पत्तिरिति विरोधपरिहासर्थमन्नशब्देन पृथिव्येवोच्यते । छादोग्ये भूता-पिकारात् 'यत्कृष्णं तदन्नस्वं'ति नीलरूपकथनातैतिरीये अङ्गः पृथिवीति शब्दांतराबेत्युक्तम् ॥ ६॥

ततः सप्तमे एकत्हन्ने तदभिष्यानादेनेत्यधिकरणे भाकाशभाषापत्रात्यस्मेशराद्वायोरः स्वतिः, एवं वाय्वादिमावापत्रादग्रेषि तेजभादीनां ज्ञेया । सर्वकर्तृत्वस्य ब्रह्मार्कगत्वादिखुक्तम् ॥ ७॥

ततोष्टमे एकसूचे विपर्धयेणेत्यधिकरणे प्रसंगासक्यप्रकारो विचारितः । कमसृष्टी येन क्रमेणोत्पत्तिस्तद्विपरीतक्रमेण प्रक्य इत्युक्तम् ॥ ८ ॥

ततो नयमे द्विस्त्रेत्र अंतरा विज्ञानमनसीस्यधिकरणे विज्ञानशब्देन जीवः मनध्य एतयोरिष क्रमेण मध्ये उत्पितिति स्त्रांशेनाशंक्य, अंशांतरण समाहितम् । विज्ञानमयो जीवासकः, मनोमयस्तु वेदासकस्वितिरीये उक्तः । अतस्वयोस्त्विति वेदाभिन्नेता । नामस्यण्याकरणात्मिकार्यां एष्टे जीवस्य करणन्तेन वेदस्य च द्वारत्वेन तस्व्वमावितया एष्टातुस्त्त्वभावात् । यद्यपि न्यूनाश-पूरणाय प्राणेद्वियमनसां कचिद्वस्विविक्तच्येति चेत् ? पुराणानां श्रुत्युग्द्वंहणत्वात्तरमुसारेणाकाशात्युर्वंन्येव तत्कारणभावायद्वाद्वर्षण प्वेति जानीहि । ततो द्वितीये नत्र विज्ञानमयस्य जीवस्यातुर्यत्तौ सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसाग इसाश्वस्य, जीवस्यापि स्वावर्जगमशरीरे समागमस्योत्पत्तिस्तु भवत्येव, न तु स्वस्त्रोत्यत्तिस्त्या । अतो न व्यवहारोच्छेद इस्युक्तम् । तेन जीवोत्पविभातिति स्वितम् ॥ ९ ॥

ततो दशमे एकसूत्रे नात्माऽश्रुतेरित्यधिकरणे जीवस स्वरूपत उत्पविनिवाता । देवदत्तो जात इलादौ देहोत्तरेर श्रवणेन जीवोत्तरयश्रवणात् । 'न जायते न श्रियते वा विपश्चि'-दिलादिप्र जन्ममरणाभावशावणेन निसत्वयोधनावेति ॥ १० ॥

तत एकादचे एकसूचे ज्ञोत एवेव्यधिकरणे वीवो ज्ञानखरूपो ज्ञानधर्मा च विज्ञान-मयः, 'विज्ञान यज्ञ ततुते' इलादिखरूपपोषकश्चतिन्यः । 'न पश्यो खुलु पश्यति', 'द्रष्टा श्रोता मते'लादिज्ञानपर्मलयोषकश्चतिन्यशेलुक्तम् ॥ ११ ॥

तती द्वाददो ददासूत्रे उत्क्रांतिगत्यागतीनामित्यधिकरणे तत्र जीवस निस्रत्वेन मध्यमपरिमाणस वक्तुमशस्यत्वासरमाणु वा परिमाणं मददा संभवति । तत्र कि सुक्रमिता- कांक्षायां परिमाणं विचारितम् । तत्र प्रथमसुद्रेत्रं 'स यदास्माच्छरीराहरुकामती'ति, 'ये के चास्माछो-कालयांती'ति तस्माहोकात्पनरेत्यस्मै ठोकाय कर्मण' इति श्रतिप उत्कांतिगत्मागतिश्रावणात जीवोऽशरित्यक्तम । ततो द्वितीचे 'ऊर्णनाभिर्यया तंत्रन्छजते हरत्यपि, जाम्रत्स्वमे तथा जीवो गन्छसागन्छते प्रन'रिति श्रताविद्रियरहितस्य केवलसेव गसागतिश्रवणादपि तथेत्युक्तम् । तत-स्त्रतीय जीवोऽणुभैवितं नार्हति. 'स वा एप महानज आत्मा योयं विज्ञानमयः प्राणेष्वि'ति विज्ञान-स्तुताच जानान्युतान्यु तावल, मयस जीवस महत्त्वश्रावणात् जीवो नाषुरिति सुत्रांश्चेनाशंक्य, अंग्नांतरेण समाहितम् । उक्त-श्चतेक्बप्रकरणपठितत्वान्न तथा जीवमहत्त्वसिद्धिरित्युक्तम् । ततश्चतुर्थे 'स्वयं विद्वत्य स्वयं निर्माये'ति स्वप्तविपयकथतौ स्वरान्दः जीवसाणुत्वं योधयति । स्वप्ते रातिसम्ये तावत्परिमाणस्य व्यापकस्य च विहारकर्तृत्वासंभवात । 'वालाग्रशतभागस्य शतधा कित्पतस्य त । भागो जीवः स विज्ञेयः स चानंत्राय कत्पते' इतिश्रुतौ जीवसुपकृत्य तत्परिमाणवोषनाचाणुरित्युक्तम् । ततः पश्चमे अणो-जीवस्य सर्वश्रीराज्याप्तिः कथं संगच्छते इसाश्चकायां यथा खल्पश्चंदनखंडः महाकटाहे तस्तिले निक्षिप्तसीठं शीतठं करोति, तथा जीवोपि सामर्थ्यांकरोतीति व्याप्ती युक्तिरुक्ता । ततः पष्टे नसु चंन्द्रनसावस्थानं प्रसक्षतो निश्चितम्, तेन तस्य तथालम् । जीवस्य स्थितिस्तु नैकत्र निश्चितीत स रम्पातान नाम नाम । इप्रांतो न वक्तं शक्यते इति स्त्रांशेनाशंक्य, 'गुहां प्रविद्या'वितिश्वला जीवस हृदि स्थितिः शास्त्रा-द्धिता न इंग्रांतवैषम्यिमित्युक्तम् । ततः ससमे जीवस्य यो गुणश्चैतन्यं तेन जीवः सर्वशारिः व्यामीति । यया मणेः क्वांतिर्वहुदेशन्यापिनी, तद्वदिस्युक्तम् । ततोष्टमं चैतन्यगुणस्य साश्रयापिन कदेशवृत्तिलं चंपकादिगंधवदवगंतव्यमित्युक्तम् । ततो नवमे चैतन्यगुणेन सर्वशरीरम्यासौ कीदीतिकिन्नास्त्रणे 'हिता नाम पुरुषस्य नाड्य' इत्यादिना तासां नाडीनामणुलं तासुः जीवस्य स्थिति चानियाय, स एप इह प्रविष्टः 'शाळोमम्य आनलाग्रेम्य' इत्येनन व्याति प्रदर्शयति । तस्मात्साम-स्पेन गुणेन च ब्याविस्मपत्रेत्युक्तम् । ततो दशमे 'मझवा शरीरं समारुखे'ति श्वतौ मज्ञायाः करणत्वनिर्देशास्त्रक्रपचैतन्याद्भित्रं गुणरूपं चैतन्यं निरूपितम् । अतो गुणेन व्यातिरुपपत्नेति साधितम् ॥ १२ ॥

ततस्त्रयोदशे चतुःसुन्ने तहुणसारस्यादिव्यिकरणे जीवे महाखव्यपदेशी मुख्यो गीणो वेलाशंकायाम्, युप्तिसाक्षिणि प्राश्चे यया महाव्यव्यपदेशो गीणस्या 'प्रज्ञानयनस्त्वनसी'सादाविष महागुणसारलाह्रहाव्वव्यपदेशो गीण इरकुक्तम् । ततो द्वित्तीये नगु नीचस्वारयुरकुप्टस्वव्यपदेशो न युक्तः । न च प्राञ्चविति वाच्यम् । तथा सति प्राञ्चचित्तीतं सात् । तथा सति
कि व्यपदेशेनेलाशंक्य, समाधानमाह । यावदात्या चतेते, तावस्त्वनिंद्ध्यस्तं तस्य स्कुरति । अर्थादात्या निला इति सर्वदेव स्कुरति । तस्यात्र दोष इरहुक्तम् । तत्रस्तृतीय (नगु) जीवे आनंदांशानित्यत्या मह्यमाविमाव इरहुक्तम् । तत्र युक्तम् । आनंदांश्वस्य पूर्वमस्त्वेन पश्चावन्यत्वात्,
जन्यत्वेन नश्चत्वन च व्याद्या तस्य नश्चत्वप्रसंगादित्वाशंक्य, यथा धाठकस्य सदेव पुंस्त्यं यौवनश्चत्वनित्वन्यते, तथा पूर्व सुस्मरूपेण वर्तमान एवानंदी प्रक्षमाव सत्यमित्यक्वते । अतो न तस्य
नश्चत्वमित्यक्तम् । तत्रश्चरुक्तम् नित्वदानी सद्यांश्चिव प्रकृदो, मोक्षे त्वानंदांशिप प्रकृद्य भवतीत्वेष्वयसामदेन विमागे को हेत्नारिलाशंक्य, तत्र हेतुमाह । यदीदानीमप्यानंदः प्रकृद्य स्वाद्य स्विप्त्यस्या । विद्यतिमित्यानंदः प्रकृद्य सावदा स्विप्तेव । नित्वनितिश्वयसुखामित्यक्तेव मोक्षत्वा । यदि जीवी नित्तनंद एव, प्रश्चेवानंदमय-

मिति नियमोंऽगीक्रियते, तदा 'नवैव सन् नवाप्येती'तिश्चितिविरुध्येत । अतः प्रमाणाद्यविरोघ एव-मंगीकारे हेतुरित्युक्तम् ॥ १३ ॥

ततश्चतर्देशेऽप्रसचे कर्ता शास्त्रार्थवन्वादिव्यधिकरणे जीवस कर्ततं व्यवसापि-जीवस्य कर्तृत्वं स्थात्तदा स्वतंत्रत्वात्स्वाहितं न कुर्यादित्याशंक्यः, यथा चक्षपेष्टमनिष्टं चोपलमते. तथैवेंद्रियैः कर्म क्रवित्रिष्टमनिष्टं चाप्नोति । तथा च सांख्यवत् केवलमोक्तवांगीकोरेप्ययं दोपस्त्त्य इति कर्तृत्वे पर्यतुरोगो न कार्य इत्युक्तम् । ततः पष्टे नतु स्तंत्रश्चेदीश्रस्वत सार्थमन्यया न कर्या-दिलाशंक्य. अस शक्तिस्तिरोहितेति तथा करोति । तावता न कर्तृत्वहानिरित्युक्तम् । ततः सप्तमे जीवस शक्तितिरोभाव एव कुत इत्याशंक्य, जीवस कियाज्ञानशक्तियोगेन पृतद्रवत्ववत सिध्यति । अतस्तदभावाच्छक्तितिरोभाव इत्युक्तम् । ततोष्टमे नतु कर्तृत्वभोक्तवयोभिन्नधर्भत्वं इप्टमः यथैको एई निर्मिमीते, अन्यस्तु तक्केंके, तस्मात्रेदं सापीय इसारांच्य, यथा तक्षा रथे पीठं वा निर्माय तमारुद्धी विहरति, तथा तथोरंकाधिकरण्यस्थापि दर्शनाम दीप इत्युक्तम् । एयमनेनाधिकरणेन जीवस्य कर्तृत्वं साधितम् ॥ १४ ॥

ततः पंचवदो द्विस्त्रेज परास्तु तन्द्रुतेरिस्यपिकरणे जीवस्य कर्तृत्वं खतो वा भगवतो वेसायंकायां भगवद्गतेमेव कर्तृत्वं भगवदंशत्वाचीवे भारते । 'एए एव साधु कर्म कारयती'तिश्रुतः । महणः सर्वेह्यस्त्राज्ञ वेपम्पनेष्टुंज्यादिदोप इति मधमसूत्रे उक्तम् । तते द्वितीयसूत्रे कीडार्थे यो भगवता उद्यमः कृतो वर्तते, तदपेक्ष एव मगवान् खांशं जीवं तत्र तत्र तथा प्रवर्तयतीस्तुक्तम् । दोपपरिहारस्त् सर्वेह्यस्वादेव कृतः ॥ १५ ॥

ततः पोडशे एकाददास्त्रे अंदो नानान्यपदेशादिव्यधिकरणे जीवस मह्यसंवं भिरूपपुञ्चते तत्र प्रथमसूत्रे जीवी मह्यों एव । 'सर्व एवारमानो व्युवांति, कपूर्यपरणा रम्-णीयचरणा' इतिश्रुतौ वहुत्वेन व्यपदेशाद 'मह्यदाशा मृद्यसा मह्यसे कितवा उते'तिश्रुतौ मृद्यत्वेन च व्यपदेशाव । नृद्येकस्य जीवस मृदुत्वं मृद्युत्तर्या वृद्युत्त्यम्मग्रत्वं विना संगच्छते । तस्मादंश इत्युक्तम् । ततो द्वितीये 'गदोऽस्य विश्वा मृद्यानी'तिमंत्रवर्षे जीवस्य मादत्वाद्यंशत्वित्युक्तम् । ततस्तृतीये 'ममेवांशो जीवलोके जीवमृतः सनातन' इति स्वृतौ कंठत एवांशत्वपुक्तम् । एवं त्रिभिः स्वृत्यांवस्य मृद्यांवस्त्रमुक्तम् । तद्यसुर्वे जीवस्य महांशत्वे तद्या मृद्युण्यपि या दोपसंवय-श्रंका सा द्वाम्यां पिहिता इति न वक्तं श्वन्यम् । जीवस्य इत्वित्वेन तद्दश्चित्तते मह्यपपि द्वास्तिना द्वास्त् प्रकारयसंसर्गेषि न सूर्यादेईष्टत्वम् , तथा ब्रह्मणोषि । वस्तुतस्तु द्रष्टप्रकाश्यसंसर्गेषि प्रकाशस्यापि न द्रष्ट्रत्वम् । कृतः सर्यादेः, तथा जीवस्य व्रह्मणश्चेत्यदोप इति । ततः पंचमे स्मृत्यादिदोपपरिहार उक्तः 'तत्र यः परमातमा हि स नित्यो निर्गणः स्मृतः । न छिप्यते फर्छेथापि पद्मपत्रमिवांगसे'ति । 'कमीत्माप्यपरी योसी मोक्षवंधैः स युज्यते' इति चीवस्य दोपसंसर्गी, न महाण इति । ततः पष्टे न्तु जीवस्य यदि ब्रह्मांशत्वम् , तदा विधिविषयत्वाभावात्कर्मसंबंधाभावः फलासंबंधश्रेत्वाशंक्यः जीवस्मापि न स्वतो विध्यादिविषयस्वस् , किंत् देहयोगादेव विधिनिपेधाधीनस्वमपि । तत एव यथा ज्ञवाग्निश्चंडालीदकं तद्धटादिश्च परिहियते. शिष्टसंबंधिनस्ते गृह्यंते. एवं जीवस्य देहसंबंधकती गुणदोषों न खत इत्यक्तम् । तेनैव फठसंबंधश्रेखपि साधितम् । ततः सप्तमे जीवस्य देहसंबंधादु-णदोपसंसर्गकथनं न युक्तम् , कालिकनित्यप्रलयेन देहस्य प्रतिक्षणमन्यान्यत्वादाधानकाले बाह्यण्यस्य वक्तमज्ञक्यत्वेन कर्मानिवकारप्रसक्तेजीवैक्यमादायाधिकारसाधने तु देहांतरिषि तदापचेरित्याशंक्य, देहांतरे पर्वदेहसंतत्यभावात्र पूर्वदेहिककर्माद्यापतिः । एकस्मिन् देहे त संततिसामान्यास्कर्माधि-कारः सघटः । ततः सिद्धे देहसंतत्मैक्ये तद्वारा जीवस्य गुणदोपसंसगौ न दुर्घटावित्युक्तम् । ततो-उष्टमे सचिदानंदस प्रक्षणोंशोपि ताद्य एव वक्तन्यः, तथासति कथं तस्य देहसंबंध इत्यायंक्य, जीवो वद्याभास इत्युक्तम् । यथा अनाचारी वाह्यणो ब्राह्मणाभासः, अखिलवाह्मणधर्माणामभावात् , एव-मानंदांत्रास्य तिरोधानेन ऐश्वर्यादीनां ब्रह्मधर्माणामभावात् तादशाकारस्य चामावात् जीवोपि ब्रह्मा-भासः । तथा चानंदांशाभावादेहसंबंध इत्युक्तम् । एवं त्रिभिः सुप्रैजीवस खती निर्दुष्टस्वे देहसंबं-धाद्दोपसंबंधो देहसंबंधदेतुव्य साधितः ।

ततोष्रिमेषु त्रिषु यद्मैयायिकादिभिर्मोगच्यवस्थया जीवनानात्वं च्यापकत्वं चांगीकृतं तद्द्र्यते । तत्र प्रथमे तेपामात्मनां व्यापकत्वेन सर्वमनइंद्रियदेहसंबंधाधेनकेनचित्करणग्रामेण यत् कर्म कियते, तज्ञन्यादृष्टसं सर्वेत्र तुत्यत्वादृदृष्ट्रनियमो न स्यात् । तस्मात्तदुक्तप्रकारेण जीवच्यापकत्वनानात्व-खापनमसंगतिमत्वर्थः । ततो द्वितीये विलक्षणमनः संयोगेन पूर्वोक्तं सर्वं साधयंति । तहुच्यते । तत्र दृष्टादृष्कारणकठापसामान्ये एकसीव वेठसण्यम्, नान्यसेत्रत्र हेतोर्वक्तमशक्यत्वादिति वोधि-तम् । ततस्तृतीये जीवस व्यापकलेपि प्रदेशमेदान्न दोप इति ते वदित । तदृष्यते । यदि तथां-गीकियते, तदा यत्र कर्मकरणेन यस्मिन्त्रदेशेऽदृष्टमुत्पन्नं, तस्य प्रदेशस्य देशांतरेऽमावात् तत्रोत्प-न्नानां वस्तूनां मोगो न सात्, अदृष्टसाचंचलतात् । तस्मान तदुक्तरीता तन्मत्।सिद्धिरिति त्रिमिः सुत्रैरुक्तम् । एवमेकादशमिः सुत्रेजीवस मक्षतंबधिरूपमुक्तम् ॥ १६ ॥

. इति श्रीबह्नभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ता-धिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

प्वेपादे जीवस स्थूटग्ररीरनिप्पादकानां भ्तानां सरूपमुलत्वादिकं च विचारितम् । अस्मिन् पादे इंद्रियादीनां तदवसरसंगत्या विचार्यते ।

तत्र प्रथमे पंचसूत्रे तथा प्राणा इत्यधिकरणे इंद्रियाणां मृतवत् कार्यत्वं वा, जीव-वदंशलं वेति संदेरे जीववदंशलमिति निर्णीतम् । तत्र मथमसूत्रे पूर्वपादे निरूपितजीवस्य ये

१. बाग इति पाटः ।

चिदंशस्वातिरिक्ता धर्मा उरकांत्यादयस्वे सर्वेतिदिस्यंते । ततो द्वितीये नग्र प्राणेषु नित्यत्वाश्रव-णाहुत्कांत्यादिश्वतिमाणी मविष्यतीत्यारांक्य, एकैंव श्रुतिर्जीवे सुख्या, प्राणादो गौणीति वक्तुं न शक्यत इस्रुक्तम् । ततस्तृतीये सृष्टेः पूर्वमिष प्राणादीनां स्थितिः श्र्यते । 'असद्धा इदमत्र वासी'-दित्यात्म्य, 'प्राणा चा ऋषय' इत्वेतन तित्रयमनात् । ततश्रद्धार्थे मनःपूर्वो वागुत्तर' इतिश्रुतेर्भ-तस्तो वाक्तपुर्वरूपत्यात् । वाचश्च वेदरूपाया 'वाचा विरूपनित्यये'ति श्रुत्या नित्यत्वश्रावणात्तत्पूर्व-रूपस्य मनसः कथमनित्यत्वं भवेत् । ततः पंचाने 'तग्रुष्कामंतं प्राणोऽन्त्कामती'तिश्रुतौ सप्तानां गतिभिर्जीवगतिर्विशेष्यते । अतो जीवसमानयोगक्षेमत्वातेषामिष जीवतुत्यत्वमित्युक्तम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीये एकसूत्रे हस्तादय इट्यिकरणे उत्क्रांतिश्चतौ प्राणानां जीवेन सहो-हकमणकथनात् तेषां निल्लवमंत्रात्वं चांगीकृतम् । अतःषरं ते कतीति विचायते । श्चतौ कचित् सप्तोक्ताः, कचिदद्यौ, कचित्रव, कचिद्या, कचिद्देकादश्चेति नानापक्षाः श्व्यते । तद्विप्रतिपेचपरिहा-रार्थं विचारः । तत्र 'इस्तौ चादातव्यं चे'ति श्चतौ इस्तोपस्थपासुपादानां समन्योषिकानां कथनात् चश्चस्त्वग्धाणरसनश्रवणमनोवाचां सप्तानां पूर्वं कथनाविकादरा, न तु सरैवेत्सुक्तम् । तेषु पंच झानें-द्वियाणि, पंच कमेंद्रियाणि, उभयनायकमंतःकरणं मन इस्तेवं तेषां विमागो ह्रेयः ॥ २ ॥

ततस्तृतीये एकसूत्रे अणवश्चेत्यधिकरणे तेषां जीववत् परमाणुपरिमाणं विचारितम् ।

ततश्चतुर्धे द्विसूचे श्रेष्ठश्चेत्वधिकरणे युख्यप्राणसाशुलं विचारितम् । 'बानीदवातं स्वथमा तदेक'मितिशुला बननात्मकत्वेन सप्टेः पूर्वं सत्ता च प्रदर्शिता । ततो द्वितीयसूचे वायुर्वा, इंद्रियित्ववा वा, युख्यः प्राणोस्त्वित्वार्यायन्य, 'प्तस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेद्वियाणि च, सं वायु-. वर्षोतिरापः पृथ्वी विश्वस्य धारिणी'तिश्चतौ वायुनिवत्वेन प्रथयुपदेशात् । वृचिवृत्तिनतोरभेदेन क्रियाया इंद्रियातःपातिको सिद्धे तेम्योणि प्राणस्य प्रथमस्वात् भित्र एवासन्य इति साधितम् ॥ ४ ॥

ततः पंचमे चतुःस्चे चक्षुरादिव स्विवस्थिकरणे प्राणः खतवः, परतंत्रो वेति शंकायाम्, गुख्यः प्राणोषि वासन्यताद्वरावद्यीनः । व्यवहारे तु जीवाधीनः । खेताखते इंद्रियादिज्यवत् तव्यवसाय्यवुशासनादित्युक्तम् । ततो द्वित्तीर्य शाणधेन्नीवाधीनः, तदा करणवत् किंचिद्धापारं
कुर्वन् जीवोपकरणक्ष्मो भवेत् । ततु न करोतीति कयं तस्य जीवोपकरणव्यनित्याशक्य, गुख्यप्राणस्य
यः व्यापाराभावः सः करणत्वाभावात् । उपकरणत्तं तु देहस्थितिरूपकार्थस्य करणात् । अतो
व्यापाराभावेषि तस्य जीवोपकरणत्वं न विकद्धमित्युक्तम् । ततस्तृत्तीये नतु व्यापाराभावे तस्य
जीवोपकारित्वमसमंजसमित्याशंक्य श्रुतौ 'बह्मवेत्वत् पंचधारमानं प्रविभव्यतद्वाणमवष्टम्य विधारामां ति व्यपदित्यते । अतो यथा मनसो द्वारभेदेन स्वरूपत एकादशवृत्तमंत्वा प्राणेषि पंचवृत्वाचो व्यपदेशप्रामाण्यादंगीकियते । ताभिरेव देहं स्थापयक्षीवस्योपकरणं संमवतीत्युक्तम् । ततश्रुत्तर्थे तस्यान्यणुलं साधितम् ॥ ५॥

ततः पष्टे एकसूत्रे ज्योतिराचिध्वानं त्वित्यधिकरणे वागादयः किं देवताधिष्ठानेन खखकार्यं प्रवर्तते, खत एवेलाशंक्य, वाधिभौतिकाः वाध्यात्मिकास्ते खखाधिदैविकाधीना इस-स्यादिखखदेवताधिष्ठानेनैव प्रवर्तते, न तु स्तत इति निर्णीतम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे द्विस्त्रचे प्राणवतेत्यधिकरणे अध्यादिदेवताः किं स्तत एव केवला वागा-दीनिषितिष्ठति, मुल्यप्राणसिहता वेलाशक्य, मुल्यप्राणसिहता एवािषतिष्ठति । 'सोऽयमिशः परेण मृत्यमतिकांतो दीप्यत' इतिश्रतेरित्यक्तम् । ततो द्वितीये प्राणस तत्संबंधस च निस्यत्वमक्तम् । तेन प्राणसहिता एव देवा वागादीनिधितिष्ठंति । तेनैव जीवस्य भोगसिद्धिः, तेपां जीवीपुकारकत्वं च सिद्धमित्यक्तम् ॥ ७ ॥

ततोष्टमे जिसके इंद्रियाणि तद्वयपदेशादित्यधिकरणे इंद्रियाणां प्राणाधीनसर्वव्या-पारसात् प्राणशन्दवाच्यत्वाच प्राणगृत्तिरूपाणींद्वियाणीसाशंक्य, तत्त्वांतराणीति सिद्धांतितम् । 'यतस्मात्रायते प्राणो मनः सर्वेद्वियाणि चे'ति तत्त्वोत्पत्तिवाधकश्चतौ प्राणाद्विन्नतर्वेद्वियत्वेन व्यप-देशात । नन्वेवं व्यपदेशमात्रेण भेदे सति श्राणापानादिव्यपदेशभेदादासन्योपि श्राणादिस्यो भिन्नः स्यादिति नाशंकनीयम् । प्राणादिशन्दानां पाचकपाठकादिवदासन्ये यौगिकत्वान्न तक्केदकत्वम् । द्विद्यशन्दस्य तु न गौिगकत्वम् । अतो नैतद्द्धान्तेनाशंकनीयमित्युक्तम् । ततोऽग्रिमसूञद्वये इष्टियान्यत्त सु । नापान्यत् । नापान्यत् । स्वापान्यत् । स्वस्तान्य । स्वस्तान्यत् प्राणोऽन्स्तामती ति, 'प्राणमुस्कामंतं सर्वे प्राणा अनुस्कामंती'ति । वैरुक्षण्यं च, प्राणस्य चेंद्रियाणां च । 'सुसेषु वागादिषु प्राणो जागति । खामिसेवकवद्यानेकं वैलक्षण्यम्' ॥ ८॥

ततो नवमे एकसूत्रे संज्ञामृतिंऋसिरित्यधिकरणे मृतभौतिकसृष्टिः परमेश्वरादेवेति निर्णाय. नामरूपव्याकरणमपि परमेश्वरादेवेति निर्णीयते । तत्र नामरूपव्याकरणं छोके जीवानामेव रहामिति हिरण्यगर्मादेव तङ्काकरणिमलाशंक्य, नामरूपच्याकर्ता परमेश्वर एव । छांदीग्ये 'ईता-हिममास्त्रिस्रो देवताः अनेन जीवेनारमनातुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणी'तिष्ठतौ नामरूपव्याकर्तृस्वेन त्रिवृद्धर्वतः रामेश्वरसेवोक्तत्वात् । नामय्याकरणं हि वाक्साच्यम् । रूपच्याकरणं क्रियासाध्यम् । वाकिक्रये च शरीरं विना जीवस न संभवतः । शरीरं नामरूपच्याकरणोत्तरं भावि । तस्मान जीव-स्तत्कर्ता. किंत परमेश्वर एव तत्कर्तेत्युक्तम् ॥ ९॥

ततो दशमे द्विसूत्रे मांसादिभौममित्यधिकरणे 'एतसाज्ञायते प्राण' इतिश्रुतौ पाप प्राप्त । अस्त्र । स्वाधान्य प्रिक्ता । अदिग्ये तु 'श्रत्नमशितं त्रेषा विषीयत इतिश्चती भागसाह्याचा न विकास अवस्था अस्ति । 'श्रव्यम् हि सीम्य मनः, आपीमयः प्राणः, तेजीमयी वागि'-मन्त्राचा । वाकारतः वात्रावा । सनेन, 'दत्तसाज्ञायत' इतिश्रसुक्ताया उत्पत्तेः परम्परयासुपपचमानत्वात् । 'अन्नमय'मिसादिश्चते-स्तु मांसादिसाद्वर्षेण विशेषयोषकत्वात् । मनआदीनां मीतिकत्वमेवेति प्रथमस्ट्रेनेणाशंक्य, द्वितीयसूत्रे तेर्पा तत्त्वांतरत्वमेवेति स्थापितम् । मनःत्रमृतीनामन्नमयत्वादिकं तु अन्नादिपोपित-ाद्वतापराह्न पर्वे पार्वादाति माशी'रिलाद्यपादकद्रश्चेतात् । सर्ववाक्ये साक्षास्यप्टेरुकात्वेन तत्र परंपरायाः प्रवेष्ट्रमशक्यत्वात् । तस्मातत्वरूपाणि तानि मगवत एवेति सिद्धांतितम् । एवमस्मि-त्रष्याये सर्वोपि विरोधः परिहतः ॥ १० ॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

# द्वितीयाध्यायः समाप्तः।

# त्तीयोध्यायः।

तृतीयाच्यायसाधिकरणार्थसंत्रदः । ततस्तृतीयेऽच्याये जयन्यमध्यमाधिकारिणां साधनसंद-चातुपनिषदां विद्याननकता, अन्यथा तु सत्संत्रदायेषि परोक्षज्ञानननकतैवेसतः मधमे पादेऽपि- nरिणो जन्मनिर्धारः क्रियते । तत्र पंचाप्तिविद्यया निष्मन्नदेहः खरूपतोऽधिकारीति तद्र्यं तद्वि-ग्रास्ताः पंचाप्याहुतयो विचार्यते । तत्र ब्रह्मसंबंधिविचारविशेषरूपत्वाच्छान्नसंगतिः। साधनविचार-ग्रेपस्वादच्यायसंगतिः। तत्राष्टावधिकरणानि ।

तत्र प्रथमेऽधिकरणे जीवेंद्रियाणां होमाभावेनाशुद्धिमाशंक्य, तेपामि शुद्ध्ये जीवस्तेतो लोकांतरगमनावसरे संस्कृतभृतस्हमेंद्रियसाहित्यं ससिमः स्वैः साध्यते । तत्र प्रथमस्त्रे संस्कृत-मृत्तस्हमें संपरिष्वक्त एव परलोकं गच्छतीत्वुच्यते । ततो द्वितीये स्त्रेचे शुत्युक्तमशनिक्रपणाम्या-मृद्धिः संपरिष्वक्त एव गच्छतीति झायते, नतु भृतांतरसंपरिष्वक्त इत्याशंक्य, अर्था मृत्तवयात्मकत्वं साध्यते । ततस्तृतीयस्त्रेचे, प्रणसापि गमनं वोध्यते । ततश्चतुर्धे प्राणगमनस्याग्रयादिमावश्चत्या वाधमाशंक्य, तिववारोणन प्राणानां परलोकगतिः साध्यते । ततः पंचमे श्रुतौ अद्यापदानापां होम त्याशंक्य, अद्यापदेनाप एवोच्यते इति निर्धायते । ततः पंचमे श्रुतौ अत्यापदानापां होम त्याशंक्य, अद्यापदेनाप एवोच्यते इति निर्धायते । ततः स्त्रमे तेवां होनेन सोमभावेऽनिष्टमाशंक्य, तिवार्वित इति । एवं प्रथमाहृतिः सफला विचारिता गविति ॥ १ ॥

ततो द्वितीय चतुःस्त्रे कृतात्ययाधिकरणेऽवससंगत्या सोमभावोत्तां पृष्टिभावं प्राप्तोति द्वितीयाहुतिविवारित । तत्र प्रथमस्त्रे सानुश्यमे पृष्टिभावं प्राप्तोतिति वोधनार्थमनुश्रमो विवारित । अनुश्रमो द्वितिवाहितिविवारित । तत्र प्रथमस्त्रे सानुश्रमे पृष्टिभावं प्राप्तोतिति वोधनार्थमनुश्रमो विवारित । अनुश्रमे द्वितियः । विवारित । तत्ते द्वितियस्त्रे आपरणावत्त्रयोनित्रातिमाशंक्य, क्ष्मेशेपरुपो द्वितीय इति निर्णातम् । तत्ते द्वितीयस्त्रे आपरणावत्त्रयोनित्रातिमाशंक्य, वरणस्य पूर्वजन्मीनकर्मोयञ्क्षकत्त्रम्, नत्त्रविम्त्रम् समीचीनकरणाद्वेतुत्वम् । तस्मादित्रमार्थं कर्मश्रेपरुपोऽन्वरप्रपेषणीय इत्युच्यते । तत्त्तन्तिचास्त्रत्रे चरणस्य पूर्वजन्मीनकर्मोपञ्क्षकत्त्रे अयोजनामायेन चरणश्रतेत्रवर्षयप्राप्ते तस्मा चन्मविधायकत्त्रमंगीकर्तव्यम् । तथा सति कर्मश्रेपरुपाश्चयव्यप्रितिस्त्राव्यम् , निष्कामसकामभेदेन द्वित्यानां कर्मिणां मध्ये निष्कामस्य पूर्वोक्तकर्श्वरपद्वित्ययं । द्वितीयस्त्र पु ग्रञ्जतदुःश्चर्तकर्भश्यर्प्तप्तितिति वोध्यत् इति दुःशरीरितिपेषार्यं सा धूम्मागीयुपक्रम्योक्ता । अतो धूममार्गस्य तद्वर्श्वरपित्राविर्यास्य सा कर्मश्चरप्त्रपत्रस्ति वोध्यत् । तत्त्रश्चरुर्वे द्विविषकर्भश्चर्पः प्रमार्थात्रस्त्रस्त्रक्तिसक्तिकता स्वात्, अतोश्चर्य आवश्चर्यक्तिस्वत्रस्त्र । तत्त्रस्तुर्वे द्विविषकर्भश्चर्पः प्रमार्थात्रस्त्र । तत्त्रस्त्रतुर्वे द्विविषकर्भश्चर्पः प्रमार्थात्रस्त्रस्तिति वोध्यते । एवं द्वितीयाहृतिः सम्लव्य विपतिता ॥ र ॥

ततोऽनिष्टाविकारिणामिति पञ्चस्ये तृतीयाधिकरणे इष्टादिकारिव्यतिरिकानां पंचाहृतिभूममार्थयोः संवंध इति प्रथमसूत्रे नाशंक्यते । तेन सर्वेषां सोमयावप्रास्थनंतरं जन्मेलार्ध-क्यते । ततो द्वितीयसूत्रे तिविषयते । यदि सर्वेषां स खानदा यमगतिश्रुतिर्विक्येत । तस्मान्न सर्वेषां सोभावः । ततः यञ्चमे सूत्रे चित्रगुसादी-नामिष यमसेवकत्वं निर्णायते । तेन यमगतेरिष सत्त्वान्न सर्वेषां सोममावः, किंतु मार्गद्वयस्थानामेवे-त्युपोद्धातप्रसंगाम्यां निर्णायते ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्थे चतुःस्त्रे विद्याक्तमणोरिस्यिषकरणे । सर्वेषां चंद्रलोकप्राप्तिः श्रुता । पंचा-त्रिविधाप्रस्तावे यमगतिस्तु नोक्ता । अतो विद्यया कर्मणा सोममार्ग इति न यममार्ग इति आर्शक्य, वेदति गोणसुख्यफलमेदार्थ तत्कारणत्वेन विद्याकर्मणोरुकत्वात्र तृतीयमार्गवाधकत्वमिति प्रथम-सूत्रे निर्णायते । ततो द्वितीये सूत्रे 'जायस्व प्रियस्त्रे'तिश्वत्युक्तस्य तृतीयमार्गत्वमार्शक्य, तस्सि-न्मार्गे पुण्यपापमोगस्यातिस्वत्यत्वात्र तेन यममार्गदाभ इत्युक्तस् । अयं च पंचाहुतिनियमो मर्यादा-मार्गे एव, न सर्वत्र चेति निर्णातम् । ततः स्वद्यदे स्पृतिलोक्तिकदर्शनाम्यां यममार्गसत्ता साधिता । तेन 'जायस्त्रे'ति मार्गो विवेचकसारेक्षत्वात् यममार्गे एव प्रविद्यतीति साधितम् ॥ ४ ॥

ततः पश्चमे त्रिस्त्र्ये तृतीयदाञ्यावरोध इस्यधिकरणे । बृष्टेरन्नभावस्तृतीयाहुतेः फलम् । तत्र वीजावापं विना केवल्बृष्टेरन्नसंभवालसङ्गविरोधमार्श्वन्य, तृतीयाहुतौ देवहीमात्कार-णम्तमेव जलं वर्षतीरसुच्यते । तस्मात्रम्न श्रुतावेवीक्तम् । 'ता आप अन्नमस्वते'ति । तस्मात्रम्यः अस्य लैकिकत्वाचिद्वरोषी न दोपायेरसुक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रेतं, 'वासुर्भूतंना धूमो भवती'तिष्ठा-वणात्ते वास्वादयो जन्या इति तदनंतरमाविनी वृष्टिरिष जन्या, अपामिवेति कारणभूतं जलं न वक्तं श्रुवन्यत इसाशंत्रम्, वाय्वाद्याकृतिमात्रेण स्वरूपान्ययामावाभावाद्वासुभवनाद्यकिगांणी । अतस्तदर्शुतेन वृष्टे जन्या आपो वक्तमञ्चन्याः । तस्मात्कारणभृता एव ता आप इति निर्वाधनिस्युक्तम् । तत्तरतृतिये सूत्रेन, श्रीप्रमेव वृष्टेः सकाबादश्वरूपो भवतीरसुक्तम् । तेन तृतीयाद्वितः सफला विचारिता ॥ ५॥

ततः पष्टे द्विसुन्ने, अन्याधिष्टित इत्यिकरणे, अन्नाह्रेतोभवनरूपा चतुर्था आहुति-विचार्यते । तत्रात्रस्य इंडनपाकादौ कियमाणे जीवस्थापमाप्तक्यं जीवस्य रेतोभाव इत्याशंक्य, उप्ते चीने पापिजीवांतपाधिष्टेतेऽन्नरूपेण जायमाने पत्थाद्द्यौ देवहुतौ जीवोऽने प्रविश्वातिथिवन्निरिभ-मानस्त्रत्र तिष्ठतीति न तस्य कंडनारिङ्केशः, किंतु पापिन एव सः । न च तत्थापमामः शंकनीयः । सिद्धान्नादेशैहुकाल्पर्र्विपत्तत्वे कृभिभावदर्शनात् । एवं तस्यात्रस्य भक्षणेषि पापिन एवान्नमृतस्य जर-णादिक्रेशः, नास्य निरिभमानस्यति तस्य रेतोभावो ग्रुक्त इत्युक्तम् । तत्ने द्वितीये सून्त्रे तस्यिन्नन्ने पापिजीवसहमावादन्नस्याश्रुद्धौ कयं तेन योग्यदेहसंपितिस्यात्रस्य, यथा वैदिकेन प्रोक्षणादिसंस्का-रेण लैकिकन्नीदीणां शुद्धः, तथा वैदिकेन देवकृतद्दोमरूपसंस्कारेण तस्यात्रस्य शुद्धितिति । तेन योग्यदेहनिष्पत्तिः निष्पत्युद्धेरसुक्तम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूत्रे रेतःसिनिधकरणे, रेतसः पुरुषमायो विचारितः॥ ७॥

ततोष्टमे एकसूत्रे योनेःशारीरिमलिषकरणे, गर्भेस न पुरुरत्वस्, किंतु वहिर्निर्गतसैव पुरुरत्विमिति निर्णातम् । अत्र सर्वत्रावसर एव संगतिरिति चोध्यम् ॥ ८ ॥

तेन जपन्याधिकारिणो देहनिष्पत्तिविचारः, मध्यमस्य च योगादिना देहसंपत्तौ पुनर्विचाल-नामावाय वराग्यविचारः पादार्थत्वेन सिष्यति । सुख्याधिकारिणां तु वरणादेव तसिसद्धिरिति नात्र तद्विचार इति योध्यम् ॥

इति श्रीवष्टभाचार्यवरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमाटायां तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः। वय द्वितीये पादे जीवस स्वरूपती मुक्तियोग्यता विवासते । प्रथमपादोक्ताया योग्यताया झानोक्तिरुपे साधने एव पर्यवसामात् । तदुत्तरं विपयनिश्वयथः कियते । तेनाधिकारसिद्ध्वनंतरं विपयनिश्वयथः किथते । तेनाधिकारसिद्ध्वनंतरं विपयस्य निश्वयो नेदांतार्थर्तप्रस्वस्रहरस्य मान्दं परोक्षज्ञानं हृदि स्थिरीमवतीस्वेतदर्थं पादारंगः । तथा सति पादयोरककार्यत्वं संगतिः । आनंतर्यनियामक उपजीच्योपजीयकभावश्रेति वोध्यम् । अर्वेकादकार्यकरणानि । तत्र प्रथमेखिभिः जीवस्य स्थमसुपुतिजाग्रदवस्या मुक्तियोग्यताज्ञापनार्यमुपोद्यतेन विचार्यते । अंतिमैरएभिः प्रक्षस्वरूपम् ।

तती द्वितीये एकसूचे नदभावो नाडीच्चिखिकरणे बीवस द्विविध सुप्रतिः । एका गाडीपु, द्वितीया सत्संपत्ती । तत्र प्रयमायां दुःखामावमात्रम्, द्वितीयायां तु सुवमपीति द्विवि-धायामपि सुप्रती न प्रयंचमून्तितित प्रशंगद्विचारितम् ॥ २॥

ततस्तृतीचे जिसूजे अतःमचोध इच्यिकरणे मथमसूने जामदनसापि भगवत एव मवतीति, यत्र खपिति तत्रैन जागति, पथान्दृदयं समायन्छति चेति निरूपितम् । ततो द्वितीये सूत्रे स एव जीवः समायाति, अन्यो वेशाशंक्य, कर्मानुस्स्रुलादिभिर्देतुमिः स एव समायातीति निर्णातम् । ततस्तृतीये सूत्रे मूर्च्छाविशेपेऽतिसुग्धे कर्मानुस्स्रुलादयो न संगवति । तत्र स एवान्यो वेखाशंक्य, तत्र स वाजन्यो वेति संदेह एव पर्ववस्ततीति सिद्धांतितम् । अयं च विचारः प्रसंगानुमसंगायात एव ।

एवमधिकरणत्रवेण सम्बद्धपुषिनाग्रद्रशावस्थात्रयं मगवन्क्रतमेव । तत्र जागित जीवस्य मात्रा-संसर्गवारणार्थपुपनिषदर्थनिषयं बावरयक इति स्चितस् । एताश्च गुणतो शुद्धवस्थाः । तत्र सम्रो राजसः, ग्रुपुषिः तामसी, जाग्रद्वस्था साल्विक्षी । जीवस्तु देहयोगेन स्वस्मित्रभिमन्यते, तस्मादेक एव जीवः समादिद्येषसंवंपरहितस्तास्थाजन्मयुक्ती मगवन्ज्ञानरहितो ज्ञानािषकारीति त्रिभिरिषकरणैः सिद्धमिति ज्ञेयसः ॥ ३ ॥

ततश्रतुर्धे चिस्तुचे अभगिलंगाधिकरणे अक्षणः साकारत्वं निराकारत्वं चेरतुमयं सर्वत्र श्रुवत इति खानोपाधिकं तत्तदबच्छेदमेदेन च न वत्तुं शक्यत इत्युच्यते । न चोत्तप्रकारेण अद्य-भेदगिक्कते न दोप इति वक्तुं शक्यम्, सर्वत्र अक्षण एकस्वन क्यनाद् , चेददर्शने दोपकंचनाच ।

<sup>1.</sup> दोवर्षत्रंभाभागादसंगावादिति पाठः ।

एवमुभयितङ्गिवरोषे सिद्धे उपनिपदां पूर्वाच्यायद्वयोक्ता श्रह्यदोषकता वक्तं न शक्यत इत्याक्षेप-संगत्योक्तम् ॥ ४ ॥

ततः पंचमे पंचमसूत्रे अरूपवदेव हीसिधकरणे एकदेशिमतेन समाधानमुच्यते । ससन सुभयार्किगविरोधस्त्रधापि 'सर्वकामः सर्वगंधः' इत्यादयो जडजीवधर्मा ब्रह्मण्युपदिश्यमाना उपास-वर्षा भवति । न च जडस्य भगवत्कार्यस्वाचीवस्य भगवदंशस्वातद्भर्मा अपि भगवद्भर्मा एवेति कथ-मुपासनार्थस्वमिति शंक्यम् । 'बहु स्या'मितीच्छ्या भगवत एव कार्यरूपतयांशरूपतयां चैकदेशेन भवनात्कारणरूपस्य ततो भिन्नतया तस्मिन् रूपे जडजीवधर्मनिपेष एव युक्तः । तथा चाँहेतपक्षे जडजीवधर्माणामि बहारमकत्वाद् बहात्वमेव, न तु बहाधर्मत्वम्, अतः सर्वकर्मत्वादीनां बहाण्यु-पचार एव, अरूपवतः सर्वप्रपञ्चिवछश्चणसैवास्थ्रह्मादिवाक्यैः प्रधानत्वेन निरूपणात् । ततो द्विती-यसूत्रे एवं ब्रह्मणः सर्वव्यवहारातीतत्वे शाखवैफल्यम्, 'मनसेवेतदात्वव्य'मित्यादिश्चतिविरोधश्चे-त्यारांक्य, यथा सारः प्रकाशो व्यवहायोंऽव्यवहार्यश्च स्ततो न कर्तुं शक्यते, आगते तु सुर्ये मेघा-बमावेन सांनिच्यात् व्यवहर्तुं शक्यते, तथा स्त्रीकिकवाच्यानीभिमेस खतो न व्यवहर्त्त शक्यते, भगापन जाग्य-नार् प्रमुख्य स्वापनाः, सम्बन्ध्यवहारातीतत्त्वम् , संनिधाने तु धर्मवत्त्वेन व्यवहार्य-त्वमिति न शाखवैकल्यम् । नापि श्रुतिविरोषः । अन्यथा 'तं त्वोपनिपदं पुरुपं पृच्छामि', 'यतो वाचो निवर्तत' इत्यादिष्यन्यतर्रयेयध्ये स्वात् । अतः संनिधानासंनिधानाम्यां सधर्मकत्वनिर्धर्मकः त्वघोषनव्यवस्था मंतव्यत्युक्तम् । ततस्तृतीयसूचे 'आसीनो दूरं व्रजति,' 'अपाणिपादो जवनो महीते'लादो परसरविकदा अलोकिकधर्माः अकारणककार्यवचनान्नित्साः श्राव्यंत इलव्यवहार्येपि तादश्यमंतिद्धा शास्त्रवैफल्यनिरास इति किमर्थ संनिधानासंनिधानाम्यां व्यवस्थांगीकियते, अठी-किकानीद्रियाण्येव कुतो नांगीकियंत इत्याशंक्य, बृहदारण्यके 'स यथा संघवधन' इत्यादिना कृत्स्रस मञ्जूणः प्रज्ञानधनत्वश्रावणासेंद्रियाणि कत्त्रियतुं शक्यानि । न च कियामावीपि । तत्रव वेदानां निःश्वसितत्वस्य सूतसमुरयानादेख श्रावणेन, तत्रैव निःश्वासोत्यानिक्रययोरुक्तत्वात् । अतो मबैन सर्वाकारस्वरूपं, कृत्सत्वथानणात् । तस्मादिद्वियकल्पनया निरोधपरिहारो न युक्त इत्युक्तम् । नवा प्राचनका हर्षात्रवाचार्य । प्राचनकारणस्त्रवाच्या । उप रूउणप् । ततम्बतुर्थे सूत्र नन्यभिन्ननिमित्तोपादानतया महा नगल्कारणस्त्रेन सिद्धम्, कारणधर्मा एव च कार्ये मवति, कामादयस्तु श्रान्यते निषिच्यते च, वैदवादिमिस्त्वण्वप्यन्यथा न कल्पनीयम्, अतः क्यं निरोधपरिहार इत्याशंन्य, मूर्तामूर्तबाखणे ब्रह्मणो रूपद्वयमुक्त्वा, अथात आदेशो नेति भवा । राजनारकार स्ट्रान्य ना क्या कार्यकारणयोः समानप्रकार्गिनेषः कारणस्य ऋषण एव त्वनिषेषश्च कियते। एवं त्रता तनारक अवस्य अवस्य । रूपं निरूप्य 'सत्यस्य सत्य'मिति नाम च श्रान्यते, तेन त्रपंचातिरिक्तस्य त्रह्मणो विद्यमानत्वात् तस्मिन् जडनीवधर्माणामीपचारिकत्वमेव युक्तम् । गीतास्त्रतायपि 'सर्वेद्रियगुणामासं सर्वेद्रियनिवर्जित'मिति 'अनादिमत्यरं मदा न सत् तद्वासदुच्यते' इति चोच्यते । तेन श्रुतिस्मृतिस्यां जडजीवधर्मरहितं मखेति सिष्यतीत्मुक्तम् । ततः पंचमे प्रपंचवर्मा मुखण्योपचारिका इस्त्र निदर्शनांतरमञ्जूच्यते, मधात स्वयनात्वुक्तर् । पार प्रचार विश्वसानम् । महा वहुपैकोनुगच्छन् , उपाधिना कियते मेदरूपो देवः क्षत्र-विभागावनात्म ।तस्था। ज्यानमा क्षत्र-विभागम् । अस्ति । तस्मात् साकारेणि ब्रह्मणि व्याप्ति । तस्मात् साकारेणि ब्रह्मणि रात छ नापराज्यामा वस्तुतानकारास्य राज्यात् । स्टार्ग्य प्रकारा अकार्य ते धर्मा न संतीत्वीपचारिका मंतव्याः, उपासनार्थीमति नोमयाँठमविरोध इलेकदेशियतेन समाधा-नम् । एतस्य मतस्य किंचिदंशेनोपादेयत्वाय प्रसंगादुक्तम् ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे चतःसुत्रे अंबुबदग्रहणादिलाधिकरणे एकदेशिमतं द्ययित्वा स्वमतेन ततः पष्ठ चतुःस्त्र अञ्चयद्महणााद्यसायकरण एकवासमा दूनायता समान विरोधः समाधीयते । यहुक्तं समनात्यतिरिक्तसः त्रवाणः समनेतजङजीवसंवंधात् सर्वकामस्वादयः प्रतिबिंवे विषयर्भवत् गतीयते, तस्पादीपचारिका इति । तद्युक्तम् । तथाहि । समवाव्यतिरिक्तसः प्रवाणे जङवीवेषु प्रतिविंवो न चक्तं शक्यः, तेषामस्वच्छर्येन प्रतिविंवाग्राहकत्वात् । वहाणो व्यापकत्वेन तत्र विधमानत्वाच । यदि हास्वच्छे व्यापकत्व प्रतिविंवः स्वात्, दाक्ण्या-कारास्य स्थात्, स तु न दृश्यत इति । तस्मादक्तरीत्यीपचारिकत्वमंगीकृत्य समाधानमसंगतमिति पथमसुत्रे उक्तम् । ततो द्वितीयसुत्रे यथा न्यापकसाप्याकाशस करकादिशवेशे वृद्धिहा-समाक्तं, महानाकाशः खल्प आकाश इत्याद्यभ्रमप्रतीतः । नच महत्त्वाल्पत्वादीनामीपाधिकत्वम् । करकादीनां व्यंजकत्वेन जनकत्वानंगीकारात् । तथा च यथाकारे सदोदितव्यंग्यमेदेन व्यापक-त्वात्पत्वयोः सामंजस्यमः तथा ब्रह्मणि निर्धर्मकत्वसधर्मकत्वयोरिष सामंजस्यात् ब्रह्मगता एव सर्व-कामत्वादयो जडजीवाम्यामभिन्यज्यंते । तस्माते ब्रह्मगता एवेति आकाशधर्मवद्रभयहिंगत्वितीध-परिहारः । ततस्तृतीये सूत्रे दर्शनादिष विरोधपरिहारः कियते । न हि दृष्टेऽनुपपन्नं नाम, व्याधान तात . अतो विरुद्धधर्माश्रयमेव प्रसेत्यवगंतव्यम् । दर्शनं च मृत्त्वामक्षणोद्ध्वलवंधनादिपु स्पप्टमिति परमार्थतः स्तरूपविचारेण महास्वभावादेव विरोधपरिहारः । ततश्चतुर्थे युक्तापि विरोधः परिह्रियते । प्रकृते ब्रह्मणि लैकिका जडजीवधर्माः निषिष्यंते । अस्यूटादिवाक्येष्ट स्थूटादिपर्श्वदाससीव दर्शनात् । तया च पर्धदासः सद्य्यादीति स्थूलसद्यं बद्धेसेवं सर्वत्र बद्धसद्दं ब्राह्यति । तथा सति सदोदि-तमेय तत् । न च च्यंग्यमेव तदिति वाच्यम् । यतो यत्रैव धर्मान् निपेधति, तत्रैवालौकिकान् वक्ति, यपाऽस्युलिविनान्य 'पतास्थाक्षात्रार्था प्रशासने गार्गी'सादिनालीकं प्रशासितृत्वादिकं वदि, तथा सति तत्त्वहुचरितत्वात् स्थलंतादयोप्यलीकिका एव सदीदिताः सेस्संतीति लीकिकाची निपेषः, थलैकिकानां सत्ता, इति युत्तया विरोषपरिहार इति गतेन शन्दपलिषारेण देषा समाधानम् ॥ ६॥

ततः सप्तमे द्विस्त्रे तद्व्यक्तमाह हीस्विधिकरणेऽर्थवछविषारेण विरोधः परिहियते, अन्यया धर्यवछेन विचारकाणाष्ट्रगीणामाक्षेप उत्तिष्ठेदिति तिवारणायायमारमः । तत्र तर्वाणि विक्रद्धवाक्यान्युवाहस्य विस्ते, 'न चक्षुपा गृह्यते,' 'किश्वद्धारः प्रस्त्रगारमानमेक्षत,' 'अपाणि-पादः,' 'विश्वतक्षष्ठु'तिसादीनि विक्रद्धपाक्यानि श्रोतत्वात् प्रमाणानि । वस्तुविपारे तु एकं वस्तु द्विरूपं न संभवति । अतः प्रमाणांतरागुरोधेन एकस्य स्वायं प्रमाणावन्यस्थोपचिततार्थत्वं वक्तव्यम् । तत्र कस्य स्वार्थस्यं, कस्योपचरितार्थत्वमित्याकांक्षायां 'अग्रस्तो निह्न गृह्यते,' इति श्रुतिः प्रस्त्रमात्रारो रोधिनी । निह्न प्रक्ष केनचित् चञ्चपा वा मनसा वा दृष्टपित, सर्वे(स्व)त्रपत्ते तु सर्वेदेष्टु शक्येत, तस्मात् सर्वेपमेवत्ते प्रतिपादकानि वचनान्युप्तरितार्थानि, अनुभवविरोपात्, अन्यक्तत्वयोध-कानि तु सर्वार्थपत्ति। अन्यक्ति प्रमास्त्रम् पूर्वपक्षप्रस्ता, अपि संराधनकानि तु सर्वार्थपत्ति। (अप्तानक्ति प्रमास्त्रमेवः प्रमास्त्रमेवः स्वादिश्वितिषः, 'भक्त्या त्वनन्यया शक्य' इत्यादिश्वतिषः, 'प्रदानिक्तान्योगादविद्धः, 'यमेष्य युण्ठेवे' इत्यादिश्वतिषः, 'भक्त्या त्वनन्यया शक्ये इति सावित्रस्ति दर्धनस्वते । वदा प्रसन्ति ति तितत्तु तं पर्यते निष्कि ध्वायमान' इस्वनेन विक्तरस्ति दर्धनसुक्ति । स्वासिक्तयमाणार्थवेन साक्षात्रस्त्रार्थन्ति। स्वाकारम्वत्त्रप्तिपात्रम् स्वाकारम्तत्रप्रार्थन्ति। स्वाकारम्तत्रप्रार्थनं ति साक्षात्रस्त्रपर्थन्ति। । ।।।।

ततोष्ट्रमे त्रिसन्त्रे प्रकाद्मादिवचेत्यधिकरणे पूर्वोक्त एवार्थः त्रकारांतरेण स्थिरीकियते । तत्र यथा सर्यचंद्रमणित्रकाशादिष्ण्णशीतौ उभयस्पाः स्पर्शाः प्रतीयमाना अपि तेजसि तावती नांगीकियंते, किंतुष्ण एव स्पर्शोंगीकियते, एवं हिमतप्तकंडादिए प्रतीयमाना अपि जले तावंती नांगीकियंते, किंतु शीतस्पर्श एवांगीकियते, एवं सुवर्णे वर्णभेदा अपि. अतो न ते खामाविकाः. तेजस्तादिस्त्रभावहानित्रसंगात् , तथा ब्रह्मणोऽपि निर्विश्चेषत्वमेवांगीकर्तव्यं. सर्वत्र निर्विशेषं ब्रह्मत्वेय प्रसिद्धेः । अत् एव 'अगृद्धो नहि गृद्धते' इत्यादिश्रतगोऽपि संगच्छते । न च पूर्वोक्तश्रतिप्रतक्षादेः का गतिरिति शंकनीयम् । तपःप्रणिधानादिकर्मणि यथा तेपासुपासकानां कामस्त्रया प्रकटीभवतीति तस्कामहेतकं तादशप्रसक्षम् । अत एव कचित्रप्रसक्षं कचिदन्यथाप्रसक्षं च यद्येकवारमेकरूप एव प्रकटः स्यातादशुरूपमंगीकियतापि, किंतु वारंवारं किंचिद्वैलक्षण्येन प्रकटीमवति । अतः प्रकाशोऽपि क्रिन एव. दीपप्रकाश्वदिलेका शंका। तस्मान मक्तप्रसक्षेण निर्णय इति प्रथमसूत्रे उक्तम्। ततो द्वितीयसचे एकस वस्तनः निमित्तं विना प्रतिक्षणमन्यान्याद्यत्वं न वक्तं सक्यते. अतोनंतरूपेणा-विभावे भक्तकाम एव निमित्तम् । तथा सति तद्धिग्रह एव. न त ब्रह्मस्वरूपम् । अत एव 'यद्यद्धिया त उस्गाय विभावयंति तत्तद्वपुः प्रणयसे सदनुग्रहाये'ति तृतीयस्कंचे बह्यणाप्यक्तम् । अतस्त च्छरी-रमेव. न त बबस्वरूपमिति द्वितीया शंका । तस्मान्न श्रुला निर्णयः, नापि भक्तप्रसक्षेणेति सुत्रद्वये-नाशंक्य. ततीयसूत्रेण सिद्धांतगाह । नैवं केवलयुत्तया लैकिकदृष्टांतेन निर्णयः कर्त्ते शक्यः, शासवैयर्ध्यप्रसंगात । अत्र हि वेदादेव शबस्त्रसमवगम्यते, तत्क्यं स्वरूपशक्सेकतरनिर्णयः, वेदे निर्गणत्वेनानंतगुणपूर्णत्वेन च व्यपदेशात् । तह्यंकस्यानेकपामानं कथमिति तु न शंक्यम् । यथा एक एव सर्प ऋजुरनेकाकारः कुंडलश्च भवति, तद्भवस्त्रपताया उपपतेः । न चैवं यथाश्चतांगी-कोर शासवीफर्य शंक्यम्, नानास्त्रभावैः स्रिव्यामोहे तिन्नवारणार्थत्वेन शास्त्रसाफस्यात् । तस्मा-च्छतित्रसक्षाम्यां यरपूर्वं निर्णय उक्तः, स एव सिद्धांत इत्यक्तम् ॥ ८ ॥

ततो नयमे त्रिस्त्रे प्रकाशाश्रयचहेत्यधिकरणे धर्मस्कर्पविचारण मस सगुणं निर्गुणमिति पश्चद्वमिष स्थाप्यते । तत्र धर्मा यदि मद्यस्कर्पाद्विल्लास्त्रदा कार्याः, यधिमत्रास्तदा न्रह्वेवत्यार्थम्य, प्रकाशाश्रयवत् भिन्नाभिन्ना इति सिद्धांत उक्तः । यथा प्रकाशाश्रयाः स्पीद्वस्तेषाङ्गकाशाद्वित्राः प्रकाशाश्रयवत् भिन्नाभिन्ना इति सिद्धांत उक्तः । यथा प्रकाशाश्रयाः स्पीदिव्यक्तिः प्राप्तिरेदेशाङ्किताः,
सिद्धितानेदरुपत्रेवेनाभिन्नाश्च । तथा च धर्माणां भिन्नते न्रह्यणेनित्तागुणपूर्णत्वं, तेपामि सिद्धिदानंदरुपत्रेवेन मह्याभिन्नत्वाह्रह्यणे निर्गुणत्वमित्यम्पप्युपपत्रमिति स्थातम् । ततः प्रवं मृत्यः निर्गुणत्वमित्यम् मह्यादिन्छार्र्यण्य, ततो धर्मरुपेण, ततः प्रवं रुपत्रस्त्रेणाविभवतीत्रस्त्रस्तिविचारेण धर्माणां प्रवादिक्रत्विणि
कार्यसाह्रह्यस्त्रं कटककुट्टादीनां सुवर्णत्वविक्षिकदेशिमतमि स्वद्देवनांगीकृतम् । एकिवज्ञानेन
सर्वविज्ञानप्रतिज्ञात्या अत्राप्युपपत्तिरित्तं । एतयोः प्रथममेव च्याय इति भाष्यप्रकाशादवगंतच्यम् ।
प्रतेषां पंचानामप्यधिकरणानामेककार्यकारित्वं संगतिरवगंतच्या । पंचभिरिष श्रेतर्योधकताप्रकारस्व निधायनात् ॥ ९ ॥

ततो दशमे सप्तसूत्रे परमतः सेतृन्मानेस्यिकरणे, 'य आत्मा स सेतुर्विषरण' इसा-दिमिः श्रुतिभिन्नषणः सेतुत्वादिकमुक्तम्, मद्यपत्तयात्वे परत्वं न संगच्छते, सेत्वादीनी साधनादि-

विस्त्यमाध्यत्वस्पप्रत्यक्षप्रमाणवं दरीक्षियते । २. शीतानुभवस्पा इति पाठः ।

रूपत्वात् । अतो देशकारुवस्तुस्यरूपकृतचतुर्विषपरिच्छेदरहितं ब्रह्मणोऽन्यदेवं किंचित्परं वक्तव्य-मिति प्रथमसूत्रे आशंक्य, द्वितीये 'सेलादिसामान्यात्मेत्वादिव्यपदेशार्थः । संसारसागरतरणो-पायत्वारसंतुत्वम् , निर्लेपत्वायाकाशत्वभित्वादिकं गौण्या व्यपदिस्यते । यथा कुंडपायिनामयने 'मासमग्निहोत्रं जुहोती'ति, तस्मात् गुणार्थमेव तद्वक्तिः, न तु सर्वत्रकारकसाम्यार्थम् । अतः सेत्वा-दिदोपामावात् ब्रह्मैव परम्, नान्यदिति समाहितम् । ततस्तृतीये यथा भूतादि पादवन्त्रेनोपास-नीयम्, तथा गौण्यान्यसमानधर्मवत्त्वव्यपदेशस्य कि प्रयोजनिमत्याकांक्षायां सेत्वादिधर्मवत्त्वेनोपास-नीयमित्युपासनार्थत्वं प्रयोजनसुक्तम् । ततश्चतुर्थे स एवायमित्यतिदेशेप्युपासनासंपत्तेः किमर्यो धर्मातिदेश इलाशंक्य, यथा चंद्रादिलामितेजसां तेजस्त्वेनस्येषि स्वानिशेषात समानमकाशक-स्वम्, तथा स एवायमित्यतिदेशेऽपि न समानधर्मवत्त्वमिति ज्ञानसंमवात्, तिन्नवृत्त्यथे धर्माति-देश इति त्रयोजनिमस्युक्तम् । तेन त्रहीव सर्वत्रोत्क्रप्टमिति साधितम् । ततः पंचमे ब्रह्मणोऽन्यत् परमितिमतस्य दूपणार्थं, यदि हि सत्यज्ञानाद्युक्तधर्मविशिष्ट्यह्मणोऽन्यत्किंचित्परं स्वात् , तदा येन-केनचिरप्रमाणेन प्रमितं सात्, यतो नैवमतो नैवमितिप्रमाणाभावरूपा युक्तिरुक्ता । ततः पष्टे यथा महाणि सेतुत्यादिकं श्रुत्योक्तम् , तथा 'न तत्समधाम्यधिकथ द्वयते' इति श्रुत्या समाम्यधिक-निपेषोप्युक्तः । यदि ब्रह्मणः सकाशाद्धिकं प्रमन्यत्स्यात्तदा तन्न निपेधत् , यत एवमती नैविमिति युत्तयंतरमुक्तम् । तस्मात्तेत्वाद्यक्तिर्गाण्येवेति साधितम् । ततः सप्तमे व्रक्षणोन्यस परत्वनिरासेन 'शाकाशवस्सवैगतश्च निस' इत्यादिश्चतिग्य एव त्रखणः सर्वगतत्वम्, नत्वतुमानैकशरणम् । अत-मानं तु श्चतिसंवादिस्वात्प्रमाणमस्त्वित फिलतमुक्तम् । तेन ब्रह्मण एव परत्वम् , नान्यस्य । यद्यपि नाग ६ खावानाव्यत्त्राव्यतात्रात्रात्रात्रात् भाववध्यात्र्य । वन मध्य ६न १८वार् मानस्य । प्याप् समन्वयविचार एवैताः श्रुतीः विचार्य दोवाः विद्विताः, तथापि सहपविरोधपरिहारम्रस्तावास्तुन-स्व्यंते । सर्ववाक्यप्रतिवाद्यमेकभेव महोस्यपि क्षयेपठविचारेण न सिद्धम्, अतो विधिष्टज्ञानोस्त-स्वार्थ पुनः अर्थवलेन विचारितम्; अतो न दोप इति ज्ञेषम् । अर्थवलं च समाभ्यपिकरहितं यरस-स्तं तद्वलम् । एवं सर्वोत्तमस्यनिकरणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयरवप्रयोजकं रूपं वक्ष्यमाणोपोद्धा-तत्या निरूपितम् । एवमग्रेऽपि ॥ १० ॥

तत एकाददो चतुःसूचे फलमत इत्यधिकरणे जघन्यमध्यमानामर्थे ब्रह्मणः फलदत्वं सुत्रद्वयेनोच्यते। ततस्तृतीये श्रुत्युपपत्तिम्यां चैमिनिमतेन घर्मस फलदातृत्यमार्थक्य, चतुर्येन मगवत एव कर्मकारयितृत्वात धर्मस फलदाने स्वातंत्र्यम्, किंतु ब्रह्मण एव इत्येवं तन्मतं द्घ्यते ॥ ११ ॥

प्यमष्टमिरियकरणैः श्रुतीनां बोधकतात्रकारियचारेण तत्तद्विकारिणं प्रति श्रुतीनां तादश-तादशयोपजनकत्वमित्यस्मिन्पादे निर्णीतमिति बोध्यम् ।

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतो वेदान्ताधिकरणमालायां तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

अत्र पूर्वपादे श्रुतीनां चोषकताप्रकारनिरूपेण यया परोक्षद्मानजनकत्वं तथा निरूपितम् । अतःपरं यथा साक्षास्कारो भवति, तथा तरसाधनगुष्पसनारूपं वक्तव्यम् । उपासनायां च क्रिय-माणायां धारणासिद्धौ मानसी मृतिरिमिञ्यका भवति । तत उपासनापरिपाके साक्षात्कार इति तदर्थ-मरिगन्यादे गुणोपसंहारोतरंपविपरिण कर्तव्यतया विचार्यते । तत्र किमंतरंपित्याकांक्षायां 'योगा- खयो मया प्रोक्ता' इति भगवदक्तेषु त्रिषु साधनेषु ज्ञानमक्ती अंतरंगे । तत्र निर्विण्णाधिकारकत्वातः ज्ञानस्यांतरंगता । निर्वेदाभावेषि लोकिकात्यासक्तिरहिताधिकारकत्वाद्भक्तेरंतरंगतेति भेदः । कर्म त कामाधिकारकत्वाहृहिरंगसाधनम् । अतः कर्मोपसंहारात्प्रवे ज्ञानभक्तसुपयोगित्वात पूर्व गुणोप-संदारो विचार्यते ।

स कथं कर्तव्य डत्याकांक्षायां ज्ञानभक्तयोः सविषयत्वातः पूर्व विषयो विचारणीयः । तत्र विषयः पूर्वसिद्धं ब्रह्म. तदेव च फलदाने समर्थमिति द्वितीयपादांते स्थितम् । तदेतरस्मारियत् सप-संदारोपोद्धातत्वेन ज्ञानभक्तयोविंपयत्या त्रह्मणः ज्ञानभक्तिषु सक्ततयोपासनायाश्य सर्वेनेदांतप्रस्यत्वं सत्रद्रयेन विचारितम । तेन ज्ञानाधिकारिभिस्तथेवोपासना कार्येति सेत्स्यति ॥ १ ॥

तत इदानीतनानां सर्वशाखाज्ञानाभावेन सर्ववेदांतप्रत्ययत्वस्याववारयितमशक्यत्वात्तेपामपः काराय भक्तिमार्गीयोपासनोपकाराय काम्योपासनोपकाराय च तत्तच्छाखानुरुद्धशिष्टाचारमनुरुध्य-., तत्त्वक्रिमत्तरुथ्य.तत्तत्काममनुरुथ्य च खाथ्यायादिसुत्रद्वयेऽनुपसंहारहेतुकथनेन तत्त्वद्वणोपसंहारहृपः संकोचो विचारितः ॥ २ ॥

ततो गुणोपसंहार एवास्य पादस्यार्थं इति वीषयित्तमुपसंहारस्रवेण सर्वोपसंहारतत्संकीचयोः काम्योपासनोपयक्तोपसंहारस च वीजमुक्तम् । ततोऽन्यथात्वादिस्त्रत्रयमध्ये प्रथमेन सर्वोपसंहार-पक्षेडमहात्वरूपं वाधकं निवारितम् । ततो द्वाभ्यां संकोचपक्षे तदेव वाधकांतरेण मक्तिमार्गीयोपास-कानामर्थे निवारितम् । ततथ अनिसत्वेन प्रतीयमानानां स्वरूपधर्माणामेकेन निसत्वं, तदग्रिमे तद्वपत्त्यर्थं मक्तनिखत्यं, लीलापदार्थानां भगवदभेदश्वोपपादितः । एवं लीलापदार्थानां भगवदभेदे सति भगवद्यत्यं सादिति तिज्ञद्वर्ययं पूर्णानंदत्वादीनां भगवदसाधारणधर्माणां तेष्वभाव आनं-दादिसुत्रेण प्रतिपादितः । तेन भक्तेषु तदनुपसंहारः सिध्यति । ततः त्रियशिरस्त्वसूत्रे अधिकारिभेदेन स्वरूपोपासकस्य वियत्वादीनां शिरस्त्वादिरूपेणानुपसंहारस्वद्वपसंहारश्च प्रतिपादितः । तत एकेनोप-संहारपक्षे वीजमुक्तम् । तत आध्यानादिस्त्रद्वये उपसंहारसंकोचे वीजमुक्तम् । एवमस्मिन्नधिकरणे णदार्थरूप उपसंहारप्रकारः सपरिकरो विचारितः । भगवतः कैवल्यरूपं मुख्यत्वरूपमैक्यं च समर्थि-तम । ततोग्रे एतस्यैव प्रपंचः ॥ १ ॥

ततोग्रे चत्रभिरधिकरणैरुपासनानियामकसंबंधिभेदे रूपारमकः संबंधो विचार्थते । तत्रादौ द्वितीये द्विसूत्रे आत्मगृहीत्यधिकरणे तद्वणोपसंहारितयमनाय तत्तद्विमृतिद्वारा वृक्षण एव फळदातत्वसमर्थनाय भक्तिज्ञानमार्गोपकारकशांत्युत्पादनाय विभृतीनां ब्रह्मात्मकत्वभावनाय च अन्नमयादिप्र विमृतिष्वानंदमयसैव शरीराभिमानित्वं विचारितम् ।

ततस्तृतीये पट्सुचे कार्याख्यानादित्यधिकरणे प्रथमसूत्रवर्णकृद्धयमध्ये प्रथमवर्णकेन विमृत्युपासनेषु आनंदमयस्याध्यात्मिकरूपेणेव फलदानृत्वरूपविशेषसमर्थनाय पूर्वोक्तविसृतीनामन्न-मयादीनां चतुर्णा पुरुषाणामाधिभौतिकत्वनिराकरणेनाध्यात्मिकत्वं समर्थितम् । द्वितीयेन वर्णकेन सर्वयुणोपसंहारायानाविमृतपुरुगोत्तमविग्रहस्येवात्मत्वं ज्ञानमक्तिमार्गीयसाधारण्येन विचारितम् । ततो द्वितीयस्त्र आविर्गतस्य श्रीकृष्णादिद्वसाच्यात्मत्वमेवेति च्यापकत्वैकरसत्वसविदानंदस्वादयः सर्वे धर्मा उपसंहर्तत्व्या इति केवलमक्तार्थ विचारितम् । ततस्तृतीयस्त्रेत्रं आवेशिनि सुर्वोदावाविष्टे ह्रपे

१. प्रथमेति मृत्वपाठः । ्, स<sup>क्</sup>रोटांतप्रस्यत्वेन ।

28

सर्वभगवद्वणोपसंहारः ज्ञानिभक्तार्थं विचारितः । ततिविभिरावेविनि गुरुवतिमादानाविष्टे रूपे तदन-पसंहारः केवलमक्तार्थं विचारितः ॥ ३ ॥

ः ततश्चतुर्थे एकस्त्रे पुरुपविद्यायामिलाधिकरणे उत्तमाधिकारिभिरशेपगुणपूर्णे परं ब्रह्मै-वीपासम्, न विभृतिरूपपिति सावितम् । आध्यात्मिकेषु विभृतिरूपेषु धर्वगुणानुपसंहारेऽसाधारण-गुणानामानरूपो हेतश्रोक्तः ॥ ४ ॥

ततः पंचमे द्विस्त्रत्रे वेधाराधिकरणे पूर्वसूत्रेणासन्यस्त्रे चेतनविमृतौ भगवत्संबंधादो-पामावनिरूपणात्केमुतिकन्यायेन मूठरूपस निर्दोपत्वं समर्थितम्, आधिमीतिकरूपाणां जीवानां सदोपत्वं च बोधितम् । ततो द्वितीये सृत्रे तत्सदोपत्वं मगवत्सकाशात् विमागदशायामेव, तथा सित मुक्तिदशायां तारतम्याभावे प्राप्ते भगवत्तस्यतापि स्यादिति तन्निवारणार्थे तदापि न्यूनग्रणकरवं º स्थापितम् । तेनाध्यास्मिकरूपेषु कतिपयगुणोपसंहारः, मृङ्क्षे सर्वगुणोपसंहारः । छोर्निकरूपेषु मुक्तिदशायामेव निर्दोषत्वपरिमितगुणोपसंहारी, न संसारदशायामिति निर्णातम् । एवं चतर्भिरिध-करणैः रूपमेदः प्रपंचितः॥ ५ ॥

ततः पृष्टाधिकरणमारस्य पंचदशिरिधिकरणैक्पसंहारनियामकस्तत्तन्मार्गहराः संविधिनदस्त-

त्त्विकारनियामकं मार्गतारतम्यं च निरूप्यते ।

तत्र पष्टे द्विसचे संपराचाधिकरणे अंतरंगसायनयोर्ज्ञानभत्तयोर्गृङ्ग्रापासनासमवाद-विशेषे प्राप्तेवसरसंगत्सा सहस्रतो मर्थोदामक्तेज्ञांनाडवायस्त्वस भक्ती दोषाभावस च निरूपणेनां-तरंगतरत्वं निरूपितम् ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूचे गतेरर्थचस्वभिलिधकरणे हेतुबोधनेन तदेव ब्हीकृतम्, मार्गभेदेन

प्रष्टिमक्तिरंतरंगतमस्वं च निरुपितम् ॥ ७॥ ततोष्टमे उपपन्नाधिकरणे प्रश्निभक्तरंतरंगतमस्त्रं दृढीकृतम् । एवं त्रिभिरधिकरणेरंतरंगसाध-

नानां त्रैविच्ये निर्णीते पूर्वे 'इतरे त्वर्थसामान्या'दित्सादिस्त्रत्रयेणोपसंदारातुपसंदारवीजवोषने कृते किमीयोपासनायां के के गुणा उपसंहायी इत्याकांक्षापि पूरिता । ज्ञानमार्गीयोपासनायां तद्वपयोगिनः सर्वे, तत्तद्भक्तिमार्गायोपासनायां तु तत्तदुपयोगिनस्ते ते इत्यर्गादेव सिद्धेरिति ॥ ८ ॥

ततो नवमेऽनियमाधिकरणे ज्ञानापेक्षयांतरंगाणां भक्तीनां ग्रैक्तिसाधने समुज्ञयविकल्पयो-रनियमः प्रसंगेन विचारितः । पादार्थसंगतिस्तु पूर्वसिद्धैवात्रापि ॥ ९ ॥

ततो ददामे आधिकारिकाधिकरणे आधिकारिकाणां मुक्तिसापने प्रवृत्त्यर्थमाधिकारि-काणां भगवद्धमीणां सुत्तिसाचनत्वामाव उपोद्धातगर्भप्रसंगसंगसा प्रतिपादितः । आधिकारिकाणां धर्माणां भगवरसंवंधितया साधनत्वशासावपवादसंगत्या उपोद्धातगर्मश्रसंगत्या वा मुक्तिसाधनत्वा-भावः प्रतिपादितः । उपसंहारस्तु ज्ञानादिमार्गातुरोषीति तदनुसारेणायातीति पादार्थेनापि संगतिः १०

ततः पूर्वं संपरायाद्यधिकरणेषु द्वानमत्त्रयोः स्वहूपतस्तारतम्यसाधनेपि विषयफलयोरविशेषा-दंतरंगतस्वादिकसाप्रयोजकलं प्राधिमति तिववारणार्थमेकादशे द्विस्त्रेत्रश्चरिधयामिलिधकरणे ज्ञानमक्तिसंयंघिविषयफल्योमेंद्योघनात् मक्सपेक्षया ज्ञानसाप्रकर्षशोपनेन मक्तावंतरंगतरस्वादिकं तथेव संगत्मा दृढीकृतम् । उपसंहारस्तु तचदुपयोगी प्रापेव सिद्धः ॥ ११ ॥

२. मक्ति इति पाठः । १. भौतिक इनि पाठः । ६ म. स. र. प्र.

ततो द्वादशे जिस्ट्र्जेतरा भृतग्रामवदिलिषकरणे श्रुतावहंग्रहोपासनस मुख्यत्वकः थनात् ज्ञाने भक्ती च तस तुत्यत्वादुमयोखौल्यस ज्ञानाधिक्यस वा प्राप्ते तस्या उपासनाया भक्तयेकदेशलकथनेन ज्ञानापक्षया मुख्यमकोविरहरूपांतरंगसाधनत उत्कर्पः पूर्वोक्तसंगत्या प्रति-पादितः ॥ १२ ॥

ततस्त्रयोदको द्विस्त्र्ये सैय हीत्यधिकरणे प्रथमसूत्रेण विद्विताविद्वितरूपाया द्विविधाया अपि मध्यममक्तेः पूर्वोक्तरंगत्या साधनत उत्कर्षः प्रतिपादितः । द्वितीयसूत्रेण भगवद्विपयककामा-दीनामपि मुक्तिफठकत्वकथनेन मुक्तो भगवद्विपयकत्वरूपसाक्षात्संबंधसेव मुक्तिसाधनतावच्छेदक-त्वस्, न तु ज्ञानत्वं भक्तित्वं वेति निरूपितम् ॥ १२ ॥

ततव्यतुर्देशे द्विसूत्रे आदरादित्यधिकरणे कैमुतिकन्यायेन कर्मायेक्षया भक्तिसाधनाना-मुत्कर्पः कर्मित्रलवस्थाननिवृत्त्यये प्रतिपादितः ॥ १४ ॥

ततः पंचवचो एकस्चे तक्षिधीरणाधिकाणे स्वकृतेवदमर्यादारक्षार्थं विहिताविहितमक्ति-मार्गायस कर्मकरणाकरणयोहेतुफले नेधित । द्वितीयपक्षेपि मुख्यमंक्तेः पूर्वोक्तमक्तिद्वपादुरक्पैः साधनतः फलतश्च प्रसंगात प्रतिपादितः ॥ १५ ॥

ततः पोडञ्चे प्रदानयदिसधिकरणे सर्वात्ममानात्मकमुख्यभक्तेविहितयावत्साधनसाध्यत्व-निराकरणेन वरदानवस्त्रासिरिस्युक्तम् ॥ १६ ॥

ततः सप्तद्वचे दद्यासूचात्मके छिंगभूचस्त्वाधिकरणे सर्वासमाधारमकपुरूपमक्तेः खरूपमंतरंगतमस्वकाष्ट्राचीधनार्थं श्रतिवालयः प्रपंचितम् ॥ १७ ॥

ततोऽष्टादशे चिस्त्र्चे च्यत्तिरैकाधिकरणे ज्ञानिनां पूर्णक्षरज्ञानाभावस्य प्रतिपादनेन् अग्रिमसुत्रद्वये निदर्शनकयनेन च मक्तानां पूर्णतज्ज्ञानकपनासर्वारममावरूपमुख्यभक्तिफटस भोग्यस पुरुषोत्तमञ्जानमध्यममक्तिफटरुपपुरुषोत्तमसायुज्यादाधिक्यमर्थतः प्रतिपादितम् ॥ १८ ॥

तत ऊनिविद्यो एकस्यूत्रे भूझ इखिषकरणे फठविचारेण सर्वात्मशावस साधनदशायां इःखरुपरोपः परिद्यतः ॥ १९ ॥

एवं च पंचदश्चिमरिषकरणैः संबंधिरूपमार्गस्तत्तारतम्यं च निरूपितम् । एवं खरूपरास्-पासनासु तारतम्यवोधनेन तासु तासु तचद्धानोपयोगिनो ग्रुणा उपसंहार्या इति पादार्थसंगतिः ।

ततो चिंदो एकसूत्रे नानादाञ्चादिभेदादित्यिषकरणे ततो न्यूनासु सत्त्वोपहितानतार-रूपोपासनासु नानात्वं विचारितम् ॥ २० ॥

त्तवोधिम एकसूत्रे एकर्विको तासां तासां विकल्पो विचारितः । गुणोपसंहारस्तु तत्तद्ध्या-गोपयोग्येवेति पूर्वोक्तैव व्यवस्था ॥ २१ ॥

तती द्वाविंदो काम्योपासनासु समुखयविकल्पो ययाकामं विचारितौ, तेन नासु तत्तकामो-पयोगी गुणोपसंहारो योधितः ॥ २२ ॥

ततस्त्रयोर्विद्यो द्विस्टुने अंगेष्टिचलिकरणे उपासनांगानां व्रतानामाश्रयनिसलं प्रसंगा-दिचारितम् ॥ २३ ॥

ततोऽग्रिमे द्विद्वस्त्रचे सभादारादित्यिषकरणद्वये ज्ञानमागीयोगासनासः सर्वग्रणोपसँहा तताजाशना काक्षरहात्र सामाधारतारताच्यास्य अवस्थानावा वर्णाकः अवस्थानावा वर्णाकः अवस्थानावा वर्णाकः अवस्थानावा स राजपसंद्वारावधिकारिभेदेन विचारतो । तेन ज्ञानमार्थीयो-विचार एवात्र मुख्यो, अक्तिमार्गाविचा-रस्तु भक्ती भगवत्कृपारूपस्याधिकस्य साधनस्य प्रवेशात्र सर्वोषयोगी यथपि. रस्य नका नगपत्कृतारुपस्त्रावयास्य सायगस्य अवशाव सवापयामा यदापः तथापि ज्ञास्त्रारंभे ब्रह्मसंबंधिजिज्ञासाप्रतिज्ञानुरोधात्कृतः, तत्प्रयोजनं त्वप्रिः प्रवास साम्बार्च अन्यवसम्बद्धाः साम्बद्धाः स्थापन्य हुए। स्वत्रास्य स्वास्त्र मपादे 'सक्तिमार्गप्रचारैकहृदयो वादरायण' इति स्होकेन वक्तव्यमिति॥२४,२५॥

इति श्रीवंक्षमान्यार्यन्यरणदासस्य श्रीपीतांवरातमञ्जूरुयोत्तमस्य श्रती वेदान्ताधिकरणमान्ययां तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

वेदातेषु कर्मागभूता उद्गीवाद्यपासना उक्ताः । आचार्येणापि अंगेषु यथाश्रयमाव इत्यादिना पूर्ववादांते ता विचारिताः । माध्यकारैरिप प्राचीनवृत्तिकारादिसंमतं पूर्वोत्तरकांडयोरैकशाख्यमंगी-कृतम् । तृतीयाध्यायारमे च चतुर्यपादस्य कर्मोपसंहारोर्यं उक्तः । तथा सति ज्ञानेपि कर्माः ्या । प्रकार ना न्यानास्य न न्यानास्य क्रानास्य विकास स्थानिक स्थान क्राना विकास स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थान विक्षास्त्रीति सिद्धम् । प्रकृतपादारंभे च प्रथमस्त्रेण स्वमतसुक्त्वा, ततः पदस्त्रेरीश्वरस्य ज्ञानस्य च कर्मशेषयोघकं जैमिनिमतं पूर्वपक्षत्वेनोपन्यस, अधिकोपदेशादिसादिभिर्नविभः सुत्रैर्शनस्थेश्वरस च यज्ञादिकमेरोपत्वं निराकृतम् । ततः ऊर्ध्वरेतासु चेति सुत्रेण ज्ञानस संन्यासाश्रमिणः कर्मशेपत्वमिष निराकृतम् । तेन ज्ञानस्य न कमेरोपत्यम् । तेन पूर्वकांडवैयर्थापत्ती यज्ञादिकर्मणां यथाकथंचि-त्यरंपरया मोक्ष एव फठत्वेन परामृश्यत इति नैकशाख्यादिहानिरित्यमिसंहितम् । ततः परामशैद्धवे तदपवादं पूर्वपक्षकृत्य, अनुष्ठेयसूत्रे ज्ञानसाधनत्वेन तत्करणमंगीकृत्य कर्मसातंत्र्यं निवारितस् । अग्निः पंचिमः सूत्रेस्तदेव समर्यपत्वा ज्ञानसोत्कृष्टत्वं साधतम् । एवं पंचविद्यातस्यनायाः धिकरणेन उपसंहारोपोद्धातत्वेन कर्मणः स्वातंत्र्यास्वातंत्र्ये विचारिते । तत्र मगवस्प्राविस्त्रस्य पुरुषार्थस्य सर्वोत्ममावरूपपुरुषोत्तमज्ञानैकलम्यत्विमिति खितम् ॥ १ ॥

ततः कर्मणः कि परोक्षज्ञानसाधनत्वमपरोक्षज्ञानसाधनत्व वेत्यपेक्षायां सर्वापेक्षेति पट्सुचे द्वितीयाधिकरणे साक्षात्कारस खरूपीपकारार्थं कर्मज्ञानमत्त्रपेक्षां प्रतिज्ञाय तत्तन्मार्गोक्तकर्म-सापेक्षस्यं साधितम् । पूर्वपाद एवांतरंगसाधनविचारे ज्ञानमत्त्रयावस्यकताया निरूपितत्वात् । ततो द्वितीयस्त्रे शमदमादीनां सत्त्रशोषकत्वे तैरेव ज्ञानितस्त्रा यज्ञादिकमेनिरपेक्षत्वमार्शक्य, तेषां विशेषानुष्टेयत्वस्, न तु कर्मनिवारकत्वमिति तदानीमिप यज्ञादिकर्म कर्तव्यमेनेति सिद्धांतितम् । ततः ज्ञानिनः सर्वाज्ञमक्षणस्यानुज्ञानास्कामतः सर्वमक्षणे प्राप्ते आहारगुद्धममावेन ग्रमापसंभवात पयोग्रतावभावेन यञ्चादेरप्यसंग्वाषज्ञश्चनद्मादीनां साक्षात्कारजनकत्वमसंगतिमत्याशंक्य, सवीन्ना-तुमतेः प्राणात्ययाद्यापितिविषयत्वेनान्यदा तदप्राध्या तदानी कामचारामावात् यञ्चश्रमदमादिसंमवेन तेषां ज्ञानप्रतिपंपनिवर्तकतया कारणत्वं निर्वोषम् । ययपि पूर्णस ज्ञानस कर्मनाशकलम्, तथापि साधनदशायां तद्वेक्षास्त्रीत्युपसंहारहेतुतया सर्वोज्ञातुमत्यादिसञ्चतुष्टेषे साधितम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीयेऽष्टस्त्रे विहितत्वाचाश्रमकर्मेलिधकरणे प्रथमसुत्रद्वेन जातज्ञानसापि ञ्चानमार्गीयसाश्रमपर्मीणां निसल्लेन प्रस्तवायपरिहारकतया शमदमादिसहकारितया च कर्तेव्यलं नापातम् । तेनैव कर्ममागीयसः निष्कामतायामपि तदावश्यकत्वमित्यवीदेव चोधितम् । ततोऽप्रिमैः सर्वेधापीत्यादिमिः पर्दमिः स्त्रीविंदितानां भगवच्छ्रवणादीनां प्रवेक्तिम्यः सर्वेध्य आविक्यं, तद-त्रिरोधेनैवाश्रमधर्माणां कर्तव्यत्वं, मगबद्धमैकर्तुरानिमर्यं, आश्रमधर्माणां फलिसद्धावंतरायरुपत्याद-विरोधेनैव कार्यत्वं, मगबद्धमाणां मकेखरफल्लस्य च ज्ञानादिकलाज्यायस्त्रमंतरगतरिचारेण निरूपितम्, तेन भगवद्धमीविरोधेनैव ते कर्तम्या इत्सुपसंहारमकारो दर्शितः ॥ ३ ॥

ततस्तरकलं कि, कथं च तस्य ज्ञानफेटादापिक्यमित्याकांक्षायां चतुर्थे एकस्त्रज्ञे तन्द्रतस्य-त्यिकराणे भगवद्धमाणां साधनदशायामुस्क्रप्टाचेषि फल्दशायां मुक्तिमवने फल्तो न कथिद्विशेष इलाशंक्य, नियमादिभिहेंतुभिक्तस्य निलस्य, मक्तानां मुक्यनिच्छया तत आधिक्यं च मुख्य-भक्तिमानीस्त्रोधि प्रसंगात्यितिपदितम् ॥ ४॥

ततः पंचमे द्विसृत्रे न चाधिकारिकमित्यपिकरणे मर्यादापुष्टसापि यत् भगवदीयत्व-रूपमतिन्द्वाहर्षं यत्कठं तिव्रत्यं, ज्ञातमार्यायमुक्तेः सकाशादधिकमित्यनुत्रसंगेन निरूपितम् । एवमधिकरणद्वयेन पूर्वोक्तकमोपसंहारप्रकारे थीजं वीधितम् ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे चतुःस्ट्रचे घहिस्तूःभयथेलधिकरणे सर्वविधस पुष्टिमार्गीयस आश्रमरूप-संन्यासधर्मातुपसंहारार्थं साधनत उरक्तपेवीधनायानुप्रसंगेन गृहसागी विचारितः । स च मध्यमा-धिकारे एवेति फलति ॥ ६ ॥

ततः सप्तमे एकसूत्रे सहकार्धतराधिकरणे गृहसागिनो मर्यादाषुष्टिमार्गीयस शमादिकं भावनासहकारित्वेन कर्तव्यम्, पृष्टयंशवाहुत्ये तु तेनापि मावनामात्रमेय कर्तव्यमिति सायन-व्यवसानुप्रसंगाद् दर्शिता ॥ ७ ॥

ततोऽष्टमे चतुःसूचे रहिणोपसंहाराधिकरणे, प्रथमसूचेण पूर्वोक्तस्यो जपन्याधिकारिणां सागानुकरपदर्ग रहे खिल्वा भगवद्भजनं कर्तव्यमिति विचार्य, हितायादिमित्तस्य करणप्रकारस्तदा-धिक्य, भगवद्भावस्य होकेप्यप्रकटनं, भगवद्भजनव्यतिरिक्तसमये होकिककरणं, रृहिणोपसंहार-धुतिगतुस्त्यानुप्रसंगादिचारितम् । तेन विश्वितत्याचाश्रमकर्मापीलनेन यरपूर्वमुक्तं तस्य प्रकारी वीधितः ॥ ८॥

ततो नवमे एकसूत्रे एवं मुक्तिपालानियम इस्थिकरणे ताहरास देहपातीतरं मुक्तियाँ भगवदीयस्व वेति संयो मुक्तिर्या नियतैव, भगवदीयस्व ते भगवत्कृपाधीनमित्यनियमो निर्णीतः । तेनाकुक्लीपि मर्योदामार्योदधिकः, निरवध्यानंदपुक्षोत्तमसायुज्यादिति ॥ ९ ॥

एवमस्मिन्पादे वहिरंगिवचारेण सत्रकारः कर्मोपसंहारो दश्चितः । एवमस्मिन्नष्याये चतुर्भिः पादैः सर्वसाधनं सत्रकारमुपदिष्टम् ॥

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः।

# तृतीयाध्यायः समाप्तः।

# चतुर्थोध्यायः। 🕝

अय चतुर्थोध्याचेवसरसंगला फलं निरूप्यते । तच फलं महानिद् इति चतुर्भिः पादै-जीनतो मियमाणस गच्छतः प्राप्तफलस च कमेण तस यथाधिकारमवस्था निरूप्यते ।

तत्र प्रथमपादस्य द्विसूत्रे प्रथमिधिकरणे प्रथमवर्णकेन श्रवणादीनामवांतरफल्लाय तेपामानृतिः कर्तव्येरहुच्यते । तेन पूर्वपादाते गृहिष्णोपसंहारे सर्वेद्रियाणामात्मिन प्रतिष्ठापनमुक्तम्, तस्रकारोत्र दक्षित् स्वति पूर्वेण स्वतः

तत्रकारोत्र दर्शितः इति पूर्वेण सह प्रकारम्कारिमानः संगतिरिति बोध्यम् । द्वितीयवर्णकेन तु

ज्ञानमध्योः फलत उत्कृष्टराय कर्ममार्ग बाद्यतिन्युत्पादनेन फलजवन्यत्वमि वोधितम् । तेन कर्मणि तत्कले चानासक्तिरि तत्प्रकारत्वेन वोध्यत इति सेव पूर्वेण सह संगतितित बोध्यम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीय त्रिस्चे आत्मेतीव्यधिकरणे प्रथमवर्णकेन ज्ञानफळ द्विविधं विचायते।
मुख्यं वात्मत्रवेशस्पनवस्म, द्वितीयं त्विभिक्तिपुपिखतेषु तेम्यो ज्ञानीपदेशस्पनवांतरफळम्,
मगवदाज्ञापरिपाठनात्मकम्, न त्वाचायंत्वकामनाकृतिमित्युच्यते । द्वितीयं नतु 'न स पुनरावतेत'
इतिश्चत्युक्तो ज्ञानमक्तिः फळस्यः पुनरावृत्यमायः किं सायिक उत निरविधक इत्यायकायाम्,
निरविधक इति सिद्धांत उच्यते । निस्ते मगवद्रप्र आत्मिन मृखिद्दो जोवातमः शुद्धज्ञे जळस्य
प्रवेशेन ताय्मत्वस्थेव शुतातुक्तत्वादिति, मिक्तमार्गं च मगवतो सुक्तीपप्रप्यत्वेन सेवार्यं तावकट्ट स्वतेरिष निस्तवादिति । एवमारमोपदेशस्यावांतरफळस्यं त्वत्रािष समानम् । ततो द्वितीयस्त्रत्रे
प्रतीकोणसकानां न मोक्षः, अतद्रये तत्वेनोपासनादिति । अतः सा न कर्तव्यति वीधितम् । तत्रितीयस्त्रत्रे
सवत्र मह्यदिष्टः कर्तव्यति वोधितम् । तथा च सर्वत्रात्मभावनात् तथा स्कुरणाव दुःखस्य निष्टतेन्
स्तसाप्यवांतरफळस्यम् । पूर्वपाद उक्तानां गृहस्यािनां यदांतरं चाहां च सामनं तदत्रोवदिक्यत्र
इस्तमिष् तेन सह प्रकारप्रकारिमाव एव संगतिसिति वोधितम् ॥ २ ॥

ततस्तृतीये पंचसूत्रे आदित्यादिमतय इत्यधिकरणे प्रथमसूत्रे प्रतीकोपातना मं कर्तन्या एव पेत्, ताः किमर्यमुपदिर्यते, (वन्वेवमंगोपासना एव?) सिद्धति प्रतीकोपासना इताकांक्षायाम्, व्यवस्तंनत्या सिद्धति अंगोपासना एव प्रतीकोपासना इति तत्त्वरूपमुन्यते । ताथोपासना व्यवस्तिकारिणां फलदानद्वारा माहात्म्यज्ञापनेन मिक्द्वारा आधिमौतिकसर्वात्मभाव-रूपज्ञान एवोपकुर्वतीत्युच्यते, अग्रिमस्त्रेलयेव प्रतिकार्यात्म सित्तिकार्यते, अग्रिमस्त्रेलयेव प्रतिकार्यात्म सित्तिकार्यते भावनीत्वरूपे विद्यात्म स्वाप्तिकार्यते । तत्त्वरूपे शिलाकार्यते । तत्त्वरूपे शिलाकार्यते । तत्त्वरूपे शिलाकार्यते विद्याति । तत्र पंचमे अधिकारीत्कर्यने विद्याति सित्तिकार्यते । तत्त्वरूपे स्वाप्तिकार्यते । तत्त्वरूपे स्वाप्तिकार्यते प्रतिकार्यते । तत्त्वर्यात्म स्वाप्तिकार्यते । तत्त्वर्यात्म इति श्रीभागवतोक्तस्त्वर्यते । तत्त्वात् प्रवास्त्र इति श्रीभागवतोक्तस्त्वर्यते । तत्त्वात् प्रवास्त्र इति श्रीभागवतोक्तस्त्वर्यते । तत्त्वात् प्रति स्वाप्ति ॥ ३ ॥

ततब्बतुर्थे एकसूत्रे यत्रैकाय्रतेत्वधिकरणे बहिरतभगवजाकव्यवतोस्पासकयोनं तार-तम्यभिति सिद्धांतः प्रसंगेन किश्ते ॥ ४ ॥

ततः पंचमे एकसूत्रे आप्रायणेव्यधिकरणे मगवलाहिरूपरसम्वर्णयंतं तस्य सैवावस्या तिष्ठति । परमम्बर्ण च तस्य साक्षाद्भगवस्त्रेयनरूपं सिच्यतीव्यनुप्रसंगेन पुष्टिमागीयस्योक्तम् । इदमेव च पूर्वं तक्क्ताभिकरणे प्रतिपादितमत्रांगोपासनाविषयेपि स्मार्थते । तेन पुष्टिमागीयस्य जीवत इदम-वांतरफ्टमिति पोषितस् ॥ ५ ॥

ततः पष्ठे चतुःसूत्रे तदिषगम इट्यिकरणे गर्वादामार्गीयसायांतरफलम्बस्संग् सोच्यते । तत्र प्रथमस्त्रे (चित्रश्रुद्धी) ज्ञानोदये सति पूर्वपाग्नाशः, तदनंतरं पापसानुत्वतिः । द्वितीयसूत्रे पूर्वपुण्यस्य नाशः, तदनंतरं तदनुत्वतिः । कदाचित् प्रारम्पवशाद्रगनृद्धानाश्चुतो उत्तरकर्मण उत्पत्तिरिस्तुकम् । ततस्तृतीये ज्ञानात् कर्मनाशे सति कर्मजन्यदेहस्यापि नाशादा-चार्याभावेन ज्ञानादिसंप्रदायोच्छेद इस्तारांक्य, स्वतारम्बकार्याणामेव तेषां नाशः, न प्रारम्बकार्याणामित, तेषां मानिकनाश्यरवादिरसुक्तम् । ततस्यद्वर्षे महाविदोशिहोग्दिकरण्यपि प्रारम्भोगरूपं- कार्यायेव, वेपामप्रिहोत्रकरणरूपं प्रारन्धमस्ति तेपां तत्करणरूपेण भोगेन तन्निवृत्तेः, न तु तस कर्मणः संक्षेप इत्यक्तम् । तेन मर्यादामार्गीयस कर्मसंसर्गामाव इत्यनेनाधिकरणेनावसराद्वा व्रसंगादा साधितम् ॥ ६ ॥

ततः सममे जिसन्ने अतोन्यापीत्यधिकरणे प्रष्टिमार्गीयस 'तस पुत्रा दायमुप्यंति सहदः साधक्रत्याम् हिपंतः पापकृत्या'मिति श्रुतियठाद् विनैव भोगं प्रारम्धनिवृत्तिरिति मथमसूत्र उच्यते । ततो द्वितीचे 'यदेव विद्यये'ति श्रता ब्रह्मविदः कर्मकरणप्राप्ती तत्तंश्रेपमार्शक्य. इदं वाक्यं कर्मांगम्तोद्गीयोपासनाविषयम्, न तु ब्रह्मविद्याविषयम्, अतो न तस्य आपादियतुं शक्यते कर्मसंक्षेत्रो महाविदः । किंच, यदानया कर्मकरणं असक्तं कियते, तदा महावित्कर्ममोक्षायेव कर्म करोतीति तन्छेपासावायैव तत् फलिष्यतीति त मर्यादामार्गरीत्या समाधानम् । पुष्टिमार्गीयस्तु केवलं भगवदासकः. भगवद्वणानां च जीवगुणाः अंशाः, जीवनिष्ठं विद्याह्मपं यज्ज्ञानं तद्भगव-ज्ज्ञानस्य अंग्र इति सिध्यति । तथा सति जीवनिष्ठविद्ययापि चेत् न मर्यादामार्गीयस्य कर्मश्रेपः, तदा भगवत्खरूपासक्तस्य प्रष्टिमार्गीयस्य कर्मश्चेपः कैमुतिकन्यायेनैवापास्त इत्युक्तम् । ततस्तृतीये प्रष्टिमार्गीयः पूर्वोक्तप्रकारेण स्थूललिंगग्रारीरे क्षपियत्वा ततो यथाधिकारं मगवत्साक्षात्कारादिरूपेण फुछेन संपद्यत इति परमफुछमुक्तम् । अत्र क्षपणं च कुरुक्षेत्रप्रसंगे व्यवसक्तानां जीवकोश्रध्यंसरूपम् । भोगश्च तदनंतरदर्शनादिरूपो जीवहशायामेव भवतीत्यवांतरफलपरिसमाप्तिरिति सम श्रतिभाति ।

· इति श्रीवहःभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताः

धिकरणमालायां चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

थय द्वितीयपादे प्रियमाणस महाविदोवांतरफलन्यवस्था अवसरसंगर्योच्यते ।

तत्र प्रथमे चतुःसूत्रे वाङ्मनसीत्यधिकरणे तत्र प्रथमसूत्रे 'अवाकामयमान' इति वाजसनेपिश्चितिमारुंच्य त्रियमाणस्य पुष्टिमार्गीयस जियमाणदशायां बहिर्मनिस वा दर्शनं वेणुनाद-श्रवणं वा भवति, तदा तस वाङ्मनिस संपन्ना मवतीत्युक्तम् । ततो द्वितीयस्त्रे पूर्विकिनैव हेतुना अन्यान्यपींद्रियाणि मनसा सह संगतानि भवंतीत्युक्तम् । ततस्तृतीये सर्वेद्रियविशिष्टं मनः प्राणे संगतं भवतीत्युच्यते । ततश्चतुर्थे तरसर्वविशिष्टप्राणो हृदि वा बहिर्वा प्रकटे भगवति ठीनो भवती-त्युच्यते । तथा चानेन ऋमेण तस्येंद्रियाणि मगवति ठीयंते, आत्मापि छीयते, 'न तस्मात्प्राणा उत्कामंति, अत्रैव समवनीयंते ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येती'ति श्रुतेरित्युच्यते । तस्याठीकिकदेहप्राप्तिश्रतुर्ये पाँढे वक्ष्यते ॥ १ ॥

ततो द्विसन्त्रे द्वितीये भूतेष्विव्यधिकरणे त्रियमाणस मर्यादामार्गीयस व्यवस्था अव-सरगर्भेण प्रसंगेनोच्यते । तत्र प्रथमसूत्रे तसेंद्रियाणि भूतेषु छीयंत इत्युच्यते, स्वयं तु हृद्येवं भगवंतं प्राप्य मुक्तो भवतीस्रिव तेन सूच्यते । ततो द्वितीये सूचे भक्तो ज्ञानी च मर्यादामार्गायी भवतः । तत्रोमयोरियं व्यवस्था, उत भक्तस्य पुष्टिमार्गे प्रवेश इत्यारांक्य, द्वयोरपीयं व्यवस्थेट्युच्यते ।

ततस्तृतीचे नवसूत्रे समाना चास्तीत्यधिकरणे उभयोर्भुन्यमानत्वेषि शाणादिलय-प्रकारे पुष्टिमर्यादास्ययोः कुत एवं (विश्वेपादेव) विशेष इति वक्तं पुष्टिमार्गीयस मर्यादामार्गादा-विक्यमुपोदातेन विचारितम् । तत्र प्रथमसूत्रे साधनद्वारा मोचनेच्छा हि मर्यादामार्गीया मर्यादा, विदितसाधनं विनेव मोपनेच्छा पुष्टिमार्गमर्यादा । अतस्यपोः संकरः कदापि न भवतीति विशिष्टेच्छ्या आपिष्यमुक्तम् । ततो द्वितीये पुष्टिमार्गीयमुक्तिदशायां मर्यादामार्गीयमुक्तेः संसारतीत्थव्यपदेश इखुक्तम् , तेन पुष्टिमार्गस्यापिष्टमं स्ट्यते । ततस्तृतीये यदि तस्याः संसारतुत्यत्व तदा
तस्या हेयत्वं स्थात् , तदोषकश्चेतः प्रतारकत्वं चेत्याशंकायाम् , पुष्टिमार्गीयं तत्त्वं दुर्जेयम् । अतस्तदञ्जानान्मर्यादामार्गीयमुक्तियंपामीपिता तान् प्रति तामेगोपादेयत्वेन श्चित्वंदित, रागिणः प्रति स्वर्गीद्वे
उपित्रयते (तेदत् । ततस्र्यदुर्थे तिर्वे स्थाविदामिय तादशानां भक्तानागि खनागांपदेवनं किच्छूवेत), यतो नैवम्, अतो नैवमित्याशंकायाम् , तदशुपदेशने वीजमाहः । पुष्टिमार्गायाणां हि अवस्यादयम् , विरद्धः प्रमसंगो चा । तत्राये स्वाख्यामावाज्ञोपदेशः । द्वितीये तु गगवत्यतिभानेन तद्ये
पाष्टवंस्य कर्तुगशन्यत्वाज्ञोपदेशः । अत उपदेशामावाज्ञ तस्यतता वक्तं शक्तस्त्वस्त्वा प्रातः स्वास्त्रम् । ततः
पंचमे भगवदीयानां विरद्ध एव कथिनसार्शकायाम् , पुष्टिमार्गमर्गम् भावत्वः स्वतः श्वतः अरीरसंवित्व पद्धप्रवितिति सुन्त्या समाहितम् । ततः परि विरद्धांगीकारे श्वतिविरोधमार्शक्यम्, श्चतं अरीरसंवित्व पद्धप्रतितिति सुन्त्या समाहितम् । ततः परित्वं समादितम् । ततः स्तरमे श्चतः अष्टमे
पर्वसा वद्धविद्वतम् । ततो न्यमे सर्वातां स्वास्थासानां सत्ता श्वीमोकुरु एव विद्यत हित श्वताः
प्रवसापितम् । एवं पंचितिः सुनः प्रमाणपूर्वेकं सावस्थासानने प्रक्षितम् स्वति ॥ वश्वाद्वाद्वर्यस्य स्वाद्वाद्वर्याद्वर्याः स्वाद्वर्याद्वर्याद्वर्याः स्वाद्वर्याद्वर्याः सावस्थासानने प्रक्षितम् स्वति ॥ १।
पर्वात्वर्यात्वर्यात्वर्वर्यात्वर्वेश सावस्थासानने स्वर्यात्वर्यत्वर्यस्वर्यात्वर्वर्वस्वर्यात्वर्यस्वर्यत्वर्यस्वतः स्वर्वति स्वर्वातं स्वर्वात्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यत्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यत्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्यस्वर्यस्वर्यस्वर्यस्वर्

ततञ्ज्ञेतुर्थे एकसूत्रे अविभागो चचनादित्यधिकरणे प्रसंगात् पुष्टिमार्गीयस्य निसर् ठीलाह्मफलहुमयस्य निसर्वं मर्योदामार्गात् फलते विशेषप्रतिपादनायं विचारितम् ॥ ४ ॥

वतः पंचमे एकस्के तदीकोश्रवचलनाधिकरणे भवीदामार्गावस मदाण्डमध्ये सयो मुक्तित्रकारो विचारितः । तदिमे च अवसरसंगत्मा मवीदामार्गावस जीनीकालातां क्रममुक्तिः मक्तार उच्यते । तत्र साधारणसापि जीवस्य इंद्रियरूपामिसेजीमात्राभिः सहैव येन केनिच्छोरण निर्मेननम्, तथापि यस साधतेन (परमात्मा सुष्टः), स जीवस्तु एकश्वतनाडीषु या शताधिका मूर्पेन्या नाडी, तथा उध्ये स्व 'क्ला' निष्कामित, साधनेन तुष्टो यो हृद्यवती परमात्मा तदत्तु- अहादियासमार्थ्यांच या भगवस्त्यतिपरंपम्, तथा तस्तानुमङ्ग, तेन मूर्पेन्यनाच्या निष्कामणिन स्वक्तम ॥ ५॥

ततः पष्ठे चतुःस्त्रे रहम्पनुसार्यधिकरणे । तत प्रथमसूत्रे यः क्रमेण मोक्षाभिकारी रहम्यनुसारी मूर्यन्यनाच्या निभारित तसापि हृद्यात्रे प्रकारा इस्तुक्तम् । ततो द्वितीये वृतिये च रात्रिकृतोऽयनकृतो विशेषश्च नास्त्रीत्युक्तम् । ततश्चनुर्ये स्वतो भूममार्गस्याप्युक्तस्यात् तत्र च रात्रिदक्षिणायनादीनामुक्तत्वादिचरादिमार्गे च ज्योतिकतरायणादीनामुक्तत्वान्मुन्यमानस्य कथं न विशेष इसाश्चम्य, स विशेषो योगिन एव, गती च ते सार्ते, अतो न ज्ञानिनः, तेन ज्ञानिन उस्क्रमणे सर्वोपि काटः समान इस्तुक्तम् । एतस्य करण्यामनिष्यविस्तु यत्र प्रारम्बस्त्राविस्त्रव मृतेष्वे मनिष्यतीति ज्ञेषम् । उपक्रमे तथेवीकत्वादिति ॥ ६ ॥

निहांतर्गतफिका सुदिवेति प्रतिभाति ।
 इतः परं स्प्रमयं सिखाधिकाणनेव श्रीगोपेयस्य इच्छेति, भाव-मकाशिकास्यः श्रीणणनेवायः ।

्रवनस्मिन् पादे पुष्टिमर्वादामार्गाययोष्ट्रियमाणावस्या विचारिता ॥ इति श्रीयछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांयरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ

इति श्रीवछभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ चेदान्ताधिकरणमालायां चतुर्थोष्यायस्य द्वितीयः पादः॥

अय तृतीयपादे क्रममुक्सिधिकारिणो ब्रह्मविदोर्चिरादिमार्गेण गन्छतो व्यवस्थावसर-प्राप्तोच्यते ।

तत्र प्रथमे चतुःस्त्रे अर्थिरादीत्यधिकरणे ज्ञानमार्गायस भक्तस चेत्युमगोरिषरा-दिमागण गमनम्, उत सदोष्ठिक्तिरितसंशये, यथा ज्ञानिनो नियमाभावस्त्रया भक्तसापीति पूर्वपक्षे, पंचाित्रविद्यायां ज्ञानमार्गायाणामेवोपकांतत्वात्तेपामेव तेन मार्गेण गितः, न तु भक्तसापीति निश्चीयते। ततिस्त्रिम्मिः सूत्रेस्तन्मार्गपर्वनिर्धारः क्रियते । श्रुतिमदेन पर्वभेदानामनेकथीक्तत्वात् मार्गमेदे प्राप्ते देवपानस्य मार्गस्य शुस्ततेर यदैक्यमक्तं तिद्वरोधसंभवात् । पर्वमु निर्धारितेषु तु यस यसर्व-भोगो भावी तं प्रति तत् पर्व, अन्यं प्रसन्यत् । यथा महामार्गे नानाप्रामेषु सरस्विप कस्यचित् कस्मिश्चिद् ग्रामे अवांतरिनवासः, अन्यस्थान्यस्मिन् प्राप्ते सः, तद्वत् । एवं पर्वभेदेप्युपपत्ती महा-स्रोक्तमानस्यकः प्रवाचित्रादिमानो देवयानास्यः सिम्बतीति निर्णातम् ॥ १ ॥

ततो द्वितीय जिसूजे आतिवाहिकाधिकरणे तेन मार्गेण कथं गच्छतीलाकांक्षाया-मवसरगर्भेण प्रसंगेन गमनप्रकारो निर्धार्थते । तत्र पर्वमृतविद्युलोकपर्यंतं विद्यासामर्थ्येनैव गण्छति । ततो विद्युहोके अमानवः पुरुषो श्रव्यठोकगमयिता तत्रागत्य तं विद्युहोकस्यं गंतारं भव्यछोकं प्रापय-तीति श्रावितम् । एवं सति येपां विद्युक्षोकभोगोस्ति ते वरुणादिलोकं गच्छंति । तत्र सः शद्यलो-कप्रापिता आयाति न नेति संशये. तत्राप्यायाति, श्वलंतरे प्रजापतिलोकानंतरमपि महालोकस्योक्त-त्वात्, बढारोकप्रापिवद्वणां पुरुपाणां च बहुत्वात्, यस्य यहोकभोगेन प्रारम्धसमाप्तिस्तं तत एव लोकाद्रह्म प्रापयंतीति प्रथमसूचे निर्णातम् । तेषां महालोकपापका ये पुरुपास्ते आतिवाहिकशब्दे-नोच्यंत इसपि । ततो द्वितीये सूचे अपुनरावृत्तिश्चला देवपुनं पंथानं प्राप्तानां बह्मविस्वातेषां सद्योमक्तिरेवोचितिति तेपामवांतरलोकभोगजनिका कामनैव कुतः । किंच, 'यत्कर्मभिर्यर्त्तपसे'ति भग-वंद्वाक्ये मर्यादामक्तस्य या छोकांतरकामनोक्ता सापि कुतः । तेपां सद्योग्रक्तरेव श्रथमाधिकरणे निर्धा-रादिलाशंक्य, केपांचित् ज्ञानिनां मर्यादामक्तानां न्यामोहितत्वात् सा । न्यामोहश्च ठीलासिद्ध्यर्थः येऽवांतर्लोकाः कृतास्तरसृष्टिसार्थकत्वाय भगवतेच कियते । अतो नानुपपतिरिद्युक्तम् । ततस्त-तीयसच्चे ये वरुणादिलोकं गतास्तेषां स्तत एव नखप्राप्तिरस्तु । आतिवाहिकस्य विद्युहोकीयत्व-श्रावणेन तेषु लोकेषु तदभावादिलाशंक्य, श्रुताचातिवाहिकस्य न विद्युलोकीयत्वमभिन्नेतम् । 'पुर-पोऽमानव एसे'ति श्रावणाद्रह्माठोकीयस्वम् । वैद्युतत्वं तु तस्य विद्युह्मोकपर्यतमागमनात् । अतो ठोकांतरादि वबलोकप्राप्तावातिवाहिकापेक्षास्त्रीत्युक्तम् । किंच, वाजसनेयके 'बद्धलोकान् गमय-वी'ति श्रावितम् । छादोग्ये तु 'शहा गमयती'ति श्रावितम् । तेन मर्थादामार्गायं भक्तं वैकुंठठोकान् गमयति । ज्ञानमार्गीयं त्वक्षरमञ्ज गमयतीसंपि तत्र निर्णीतम् । एवमेतेन गमनुप्रकारो निर्णीतः ॥२॥

ततस्तृतीये अष्टस्त्रे कार्यं वादिरिस्यिधकरणे पूर्वस्याधिकरणशृद्धक्तस्य प्राप्तव्यस्य व्रक्षणः किमिकृतम्यात्वय्, उत कार्यमध्यकेत्व्यमिति संग्रंगे, प्रथमः पंचस्त्रेत्र्यद्वादिस्मतमुक्तम्, त्रवाधिकृतस्य परम्रवणो व्यापकरवादयोक्तं गमनं न संगच्छते तस्मात् । किंन, शुरुंतरे 'म्बल्रोका'निति 'तेषु वसंती'ति च बहुन्वेन वासाधिकरणत्वेन च विग्रेषितरवादि तथा। तम्र महारव्यपदेशस्तु
महासामीप्यात् । करपसमात्तां कार्यमहार्कोकस्य नाग्ने चतुर्मुखेन महाणा सह तस्यापि चतुर्मुखवत्
परमहामात्तेः शुर्तो स्वती चामिधानादिष प्राप्त्यव्यक्तिकेष्ठप एव, न तु परमहाति पूर्वपक्षन्तेक्तम् ।
ततस्त्रिभः सुर्द्रौनिमिनतं सिद्धांतत्वेनोक्तम् । तम्र मध्मस्त्रेन महाग्रव्यक्ति पूर्वपक्षन्तेक्तम् ।
ततस्त्रिभः सुर्द्रौनिमिनतं सिद्धांतत्वेनोक्तम् । तम्र मध्मस्त्रेन महाग्रव्यक्ति सुर्व्यक्ति मार्विकि प्राप्तिकेत्रविक्तं प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्ति प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्राप्तिकि स्वर्वेत प्रस्ति विभिन्नेत स्वर्वेत स

ततश्चलुर्थे एकसूच्ये अमतीकालंबनाधिकरणे पूर्वेफप्रकारेणातिवाहिकप्राणिता महप्राप्तिः किं सर्वेषामुपासकानाय, उत केषांचिदेवेति संशये, अप्रतीकालंघनानेवातिवाहिको नयतीति
निश्चीयते । तत्र प्रतीकोषासका द्विधा । केचिद्तास्मिख्यत्वेनोषासकाः, अन्यं तु तदंगेषु तत्वेनोपासकाः । तत्राद्यानामुपासनैव व्यंगा । 'योऽन्यया संतमात्मान'निति वाक्योकदोपप्रसंगात् । दितीयानां तुपासनाव्यंगत्नाभावेषि 'यावन्मनसो गतं तत्रात्य कामचारो भवती'त्यादिश्चावणेन तत्कतुत्त्यायतत्त्वचित्र पर्ववसानेन तेषां महावाद्यसमिष्रेतत्वात् । पंचाप्रिविधायाद्य अंगोपासनात्वेन प्रतीकत्वेषि
वाचिकत्वात् तेषां नयनम् । तस्मात् ये प्रमह्मोपासकत्वानेव चयतीति ज्ञानमार्गीया व्यवस्था ।
प्रक्तिमार्गीयस्तु निक्कामांगोपासनकर्तां भक्तः सन् मक्तिबळादेवातिवाहिकं विनेव ख्वयं गच्छतीति
तत्कतुक्षेति स्वश्चेपण निश्चीयत इत्युक्तम् । एवमत्र चतुर्भिरिकरवैः सप्रकारा गच्छद्रधविद्यवस्थोका । संगतिसत्नावसर एव ॥ ४ ॥

ततः पंचमे एकस्त्रत्रे विशेषं च दर्शयतीस्यधिकरणे यकिमार्गायाणां ज्ञानमार्गायाणां चाविश्वेषेव बह्यप्रक्षिः, उत गमने विशेषात् फञ्माक्षविष कश्चिद्विशेषात्रीति संदेहे, 'बह्यविदामोति पर'मिति यहुन्यांस्थानरूपायां 'सस्यं ज्ञान'मित्यस्याद्यि ज्ञानमार्गायस्य अक्षरमात्रिक् अक्षरमात्रिक् अक्षरमात्रिक प्रक्षात्रिक प्रक्षात्रिक प्रक्षात्रिक प्रक्षात्रिक प्रक्षात्रिक सह भोग उच्यते। तत्र मित्रमार्गः प्रदिमर्याद्योकवरुप्रिधेदेन दिवधः। तत्र मित्रमार्यः यथाषिकारं प्रश्चोत्तमात्रुपत्रक प्रक्षात्रिक त्रायास्य यथाषिकारं प्रश्चोत्तमात्रुपत्रक प्रोमित्रक त्रायास्य स्वर्षक प्रमान्तिक त्रायास्य स्वर्षक प्रमान्तिक त्रायास्य विशेषे प्रतिदेशियति। तस्माद् ब्रह्मप्रावित्व तयोविश्वेष इति प्रसंगगर्भया पूर्वोक्तस्य संगत्रिव निर्णातम् ॥ ५॥

इति श्रीबद्धभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांबरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमालायां चतुर्योघ्यायस्य तृतीयः पादः। ततख्रातुर्धे पादे पंचिमरिषिकरणैः प्राप्तफलस मह्मविदो व्यवस्या वक्तव्या । तत्र मह्मविदो मिक्तज्ञानमार्गमेदेन द्विविधाः । भक्तिमार्गाया अपि मर्यादापुष्टिकेवलपुष्टिमेदेन द्विविधाः । अवांतर-मेदास्त्रज्ञेके । तत्र ज्ञानमार्गीयाः पुष्टिमर्यादामार्गीयाश्च प्रायशः क्रमेणेव सुच्येते । अतिकृपया तु केचित् सद्योऽपि । पुष्टिमर्गायास्तु स्व एव । एवमेतेषु मह्मविद्ध ज्ञानमार्गीया अक्षरोपासकत्वात्तः वैव पर्यवसन्नाः सद्यः क्रमेण वा तमेव प्रविश्चिति । पुष्टिमर्यादामार्गीयास्तु सद्यः क्रमेण वा तिसं अक्षलोकं प्राप्तुर्वति । तेषां लैकिक्यामेव गुद्धायामद्यस्य । तत्र स्थितं पुरुषोत्तमं चातुस्य पुरुषोत्तमस्वरुपे प्रविश्वति । तदेषे पुत्रः क्रमेण निसं मगवल्लोकं प्राप्तुर्वति, ते तत्रैव स्थावंतं भिन्नमीश्वरत्येनातुभवंतो यथाधिकारं सेवौषयिकदेहं प्राप्तुर्वतिवर्यात् सिच्यति । तदिष तृतीयस्कंषे 'अयो विस्तिं मम मायायिनस्ता'मिति कषिल्देववाक्यादवसीयते ।

अतःपरं पुष्टिमार्गीयस्य प्राप्तफरुसः 'सोऽश्वते सर्वान् कामान्' इति श्रुरयुक्ता व्यवस्थान-शिष्यते । सा विशेषदर्शनसूत्रे संक्षेपेण सिद्धास्मिन्यादे प्रपंच्यते ।

ततः संपद्माविर्भाव इति चतुःस्त्रे मधमाधिकरणे मधमसूत्रे भगवत्स्वरूपे ठीनस्य पुष्टिमागींवस्य स्वठीठातुभावनार्थं भगवता यहिराविर्भावः क्रियते, अनुगृहीतत्सात् । स चाविर्भावी भगवत्स्वरूपवर्टनैव ठीठाधिकरणे भवति, न तु प्रपंच इति श्वतिवठादुक्तम् । ततो द्वितीये तस्पैवमाविर्भावेषि गुक्तस्यं नापैतीत्युक्तम् । ततस्तृतीये एवं कृष्टदातुः परमात्मस्यमेवे-त्युक्तम् । ततश्चतुर्थे 'सत्यं ज्ञान'मित्यस्या ऋचः 'महाविद्याप्नोती'त्यनेनकवाक्यस्यं व्याख्यान-व्याख्ययमावादत्ति, तस्मादयमेवार्थं इति निर्धारितम् ॥

ततो द्वितीचे अष्टसुचे ब्राह्मेणेत्यधिकरणे येन देहेनायं जीवो ठीठातुम्बं करोति तादशो देह उपोद्धातेनावसरेण वा विचारितः । तत्र प्रथमसूत्रे सचिदानंदात्मकेनैव देहेन बह्मणा सह भोगान अंक्त इति स देहस्तादशो बद्धणा संपादित इति साधितम् । तस्प्रकरणे बद्धारमकाना-मेवाज्ञमयादिविभूतीनामुपन्यासादिति जैमिनिमतकथनमुखेन तरसंपतिश्व प्रदर्शिता । ततो द्वितीय-सूत्रे प्रज्ञानधनश्रसा केवलज्ञानात्मको श्रवणो विग्रहो बोध्यते । अतस्ताहशेन सह भोगकर्श ज्ञानात्मकेनैय भवितव्यम् । नचैवमानंदानुमवेन सर्वकामाशन्याधः शंकनीयः। भगवतः पूर्णानंदत्वात तत्संपंपेनेवानंदातुभवः सिद्धः । तस्माद्विग्रहं विनैव केवलखत्येण भ्रंकं इत्यौद्धलोमिमतमुक्तम् । ततस्तृतीये सुचे 'ससं ज्ञान'मिससामृचि गुहाया उक्तरवात् तसाथ विग्रह एव संभवात् श्रुतौ निम्रहत्वेनैवोपन्यासः । ते च विम्रहा मगुबद्धामि पूर्वमेव वर्तते मगुबद्धमेरूपाः । तेप करिमक्षिद्धयं चिन्मात्र एवाविश्याभिमानं कृत्वा मगवदिच्छातुरूपठीठात्मकान् भोगान् भंक्ते । तस्मान्न चिन्मात्र-लस्य नित्यवित्रहवत्त्वस्य च विरोध इति मतद्वयं संग्रह्य तादशवित्रहेणेव अंक्त इति स्वमतमक्तम् । ततश्चतुर्थे सूचे तादशदेहपाती भक्ते भगवदनुत्रह एव हेतुरित्युक्तम् । तेन तादशो भोगो न सर्वेपाम, कित्वसंतमगवदनुगृहीतानामेवेति वरणशुत्था सिध्यति । ततः पंचमसन्त्रे अतो हेतोः मगवाननन्याधिपतिः। अनन्याश्य त एव ये साधनत्वेन (फलत्वेन) च भगवर्तमवे जानंति। तस्मात्तदर्थमेव भगवतः संकल्प इत्युक्तम् । तेन तदेकतानतया तदाश्रयतया च ते सर्वदा तिष्ठतीति सिप्यति । ततः पष्टे सूत्रे मुक्तस्य देहांगीकारप्रतिकूठं वादरिमतमाह । 'यत्र हि देतिमिव भवती'-त्यादिश्वतिरमुक्तिदशायां द्वेतदर्शनमुक्तवा 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवामू'दित्यादिना मुक्तस्य द्वेतदर्शनं निषेधति । तथा सित द्वितीयदर्शनामाने काममोगवार्तैव दूरेति तदाक्षेत्र्यो देहोिष दूरतः । एतन्मते 'महाविदाभोति पर'मिलादिश्चतिः पूर्वकक्षाविश्रांता । ततः सप्तमे वाद्रिविकद्धं जैमिनिमतमाह । जैमिनिस्तु मुक्तस्य देहसत्तां मन्यते । 'महाविदाभोती'ति श्चतिः पूर्वकक्षाविश्रांतेलत्र मानामावात्र वादरिमतं साधीयः । अनेन श्चतिविरिधापतेः । श्चतौ हि 'महाविदाभोती'त्वत्र ज्ञानस्य तद्मातिसाधनत्त्वमुन्यते, 'नायमात्मे'त्यत्र वर्ष्णकप्राप्यत्वम् । अतः साधनवोधकश्चतोः परस्परिवरोधः । 'सीश्चत' हत्यादिना परमाप्तिकपन्यस्ते । 'महाव सन् महाय्येती'त्यत्र महाणि जीवस्य रूप जन्यते । अतः फरुमोधकश्चलीविरोधः । एवं विरोधे सित तदमावाय गतिरवर्षं कत्यनीया । तत्र पृष्टिमर्यादाम्या मार्गियदस्य सिद्धत्वात्तवकत्य एव ज्यायातिति नैकतत्तद्दर्णं शुक्तमिति । ततोष्टमे मगवान् व्यासः सिद्धत्तामाह । रोके हि शरीरं मृतजन्यं भोगायतनं च दृष्टम् । मुक्तस्य तु श्वरीरतदस्यावावाक्षेणकर्यो न निवारिषतुं शक्यो । अतः शरीरिनेव तादशं कत्यनीयं येन शुलविरोधः । तत्र भूमविष्याप'मालतः प्राण' इत्युक्तम्य 'आत्मत्वत् एवं सम् सार्वाद्वाधीपत्रम्य वात्रान्त्रस्य स्तर्वाद्वापाः । तत्र मुमविष्याप'मालतः प्राण' इत्युक्तम्य 'आत्मत्वत् एवं सम् सामाद्वाद्वीपाः । तत्र मुमविष्याप'मालतः प्राण' इत्युक्तम्य 'शास्तत् एवं स्वर्गित्वत् मगवत एव सम्भवाद्वाद्वीग्याप'मालवेत्वामप्रीश्चावणान्त्रस्य स्तरि न भूतजन्यम्, तस्मादश्चरीरम् । तत्रवेत्वत्तर्यस्त आवणानच्यतिर्यस्ति सम्पत्तिरात्मक्षत्र आदिर्येषः । स्वर्वन्यम् । तस्मान्वरीरात्म । एवस्यम्यविषयः आस्रिते श्वतीनां न किषाद्वरीरः ॥

ततस्तृतीय द्विसूत्रे तत्त्वभावाधिकरणे गुणोपसंहारपादोक्तं निर्दोपपूर्णगुणं भगवरख-रूपमेव फलमिति विचारितम् । तत्र पूर्वसूत्रे दोपरपाणामग्रुत्वादीनां भगवति या प्रतीतिः, या प्रांता, स्वमवदर्याभावेषि प्रतीयते । तस्माद् मद्य निर्दोषित्युक्तम् । ततो द्वित्तीये सूत्रे याः पौगंडाद्योवस्याः, ये च गुणात्वे सर्वे संत एव मायापसारणाद्धकानां प्रतीयते । तस्माद् मद्यानतगुणपूर्णमवन्तरिराहकम् । तथा चावसर एव संगतिरिराधः ॥ ३ ॥

ततश्चतुर्धे द्विस्तन्ने प्रवीपविद्यस्थिकरणे फळाडुमग्रोपकरणं प्रकृतत्वाद्विवादी । पूर्वा-पिकरणयोः फळशासुपकरणस फळसरूपस च विचारितरवात् । अतोवसरोत्र संगतिः । तत्र प्रध्य-मसून्त्रे मुक्तस्य मगवरकुपयामिन्यकान्यां जैवज्ञानिकवान्यां योगेपि न ताम्यां मगवता सह काम-भोगकरणसमर्थो भवति, किंतु यथा प्राचीनः प्रकृत्ये दीपः स्वहयुक्तायामवीचीनायां वर्षो प्रविष्टक्तां समानकार्यक्षमां करिति, तथा भगवनापि स्वदत्ते मुक्तदेह जीवेन सह प्रविष्टस्तं देहं स्वभोगरकार्य-समं करिति । यतो 'मर्ता संनित्त मर्गुन्तकारंपमंत्र मगवतः क्रीडार्थ यहुषा आवेश जक्तः । तेवैवं ज्ञायते क्रीडोपयोगिनगदविश्व एव फळाजुमवीपकरणमिति । ततो द्वितीयसून्त्रे अस्युक्रादिश्वतेः सर्वकामभोगश्चतेश्च यो निरोधः स सुब्रसिमोक्षनेदेन मगवदाविभावपकरमस्येदात् परिहतः ॥

ततः पंचमे पर्सूचे जगद्व्यापाराधिकरणे भोगम्कारो विचारितः। तत्र प्रथमसूचे 'सोश्चते सर्वान् कामा'निति श्रुतिर्गुक्तिप्रकरणस्या । तस्मात्तत्र न जगत्संवंधः । किंच, भगवद्यीला कालमायावतीता । तेन प्राक्ततं वगत् तती द्रातरिति न तस्यंवंधः । बतो लैकिकन्यापारादित-मेव मुक्तस्य भोगकरणित्रसुक्तम् । ततो द्वितिपस्चेचे 'सर्वं हि प्रथः परयती'तिश्रखुक्तम् सक्षोप-देशेन तस्य जगद्धापारसाहित्यमायांक्य, श्रुतौ सर्वेषदेन न जगदुन्यते, किंतु लीलास्याः पदार्था प्रविच्यते । तेपानेव दर्शनम् । अतो न श्रुतिविरोधः । किंच, पूर्वोक्तश्चर्यनंतरं 'स एकपा यवती'ति मक्तस्य नानास्त्रवीधिकाश्चतिः पठवते । तेन नानास्त्रवीनालीलं भगवरतुमावितामनुमवतीति न

ठीळानामनिलात्वम्, नापि काचिद्रन्यानुपपितिर्त्युक्तम् । ततस्तृतीये स्ट्र्ये 'शायास्य' इलागमनमविष्यत्त्वयोधकमगबद्वाक्याछीळानां मक्तरूपाणां चानित्यत्वमाशंक्य, भगबछीळा प्राकृतविष्ठक्षणा
मगबदिच्छयैवोपपद्यमाना न छुतर्केरन्यथा भाव्या, किंतु शुत्मा निलारवेनोक्ततत्वादळीकिकानुसरणमेव कर्तव्यमिर्त्युक्तम् । ततश्चतुर्थस्त्रचे अस्मिन् स्प्रे छुतकेणान्ययाभावनं न कर्तव्यमिति यदुक्तं
तदेव श्रुतिप्रसक्षाभ्यां साधितम् । ततः पंचमस्त्रचे जीवस्य मोगमात्र एव मगबरसाम्यम्, न तु
सर्वयेति 'न तत्सम्बाम्यधिकश्च दश्यते' इतिश्रुतेने विरोध इस्युक्तम् । एवमत्र पंचस्त्रया भगवतः

परमफल्लमर्थाहुक्तं भवति । ततः पछे ईदर्शं परमफलं प्राप्य भक्तानां ज्ञानिनां चावृतिर्नास्ति । तत्र प्रमाणं च शब्दः श्रुतिरूपः स्मृतिरूपश्चेत्युक्तम् । एवं पड्डिः स्वैर्फलमोगदकारो विचारितः ॥ ५ ॥

वेदांतीयन्यायमालामणुभाष्यानुसारिणीम् । सौकर्यायार्थमोधस्य चकार पुरुपोत्तमः ॥ १ ॥

इति श्रीवह्यभाचार्यचरणदासस्य श्रीपीतांवरात्मजपुरुपोत्तमस्य कृतौ वेदान्ताधिकरणमाठायां चतुर्थोध्यायस्य चतुर्थः पादः। चतुर्थोध्यायः समाप्तः॥ श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनचल्लमाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेश्यो नमः।

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम् ।

भाष्यप्रकाश-रिम-परिवृहितम्।

अथ प्रथमोऽध्यायः ।

चतुर्थः पादः।

आनुमानिकमप्येकेपामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्द्शेयति च॥१॥(शशर)

एवं सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वे निर्णाते, केचिद् वेदार्थाऽज्ञानात् कचिद् वेदभागे कापिलमतानुसारिपददर्शनेन तस्यापि वेदमूलकत्वं वदन्ति । तन्निराकरः

### भाष्यप्रकाशः ।

आतुमानिकमण्येकेपामिति चेन्न चारीरस्त्पकविन्यस्तगृहीतेर्दरीयति च ॥ १॥ अतीतेषु पादेषु प्रयमेऽतिन्याप्तिजनकश्चरकृतसंदेहवारणाय कार्यनिरूपकाणि वाक्यानि विचार्य, दितीयतृतीययोश्च प्रयापयं जीवजडरूपार्यकृततत्तंदेहवारणायान्वर्यान्युवास्तरुविरूपकाणि च वाक्यानि विचार्य सर्वेषां वेदान्तानां साक्षात् परंपरया च मक्रणि समन्त्रयः प्रतिपादितः । स तदा द्दीभवति पदा श्रीतत्तेनापिमान्यमानसः मदान्तरस्य श्रीत्वा निराक्रियते । स्वतस्त्रयं चतुर्ये पादे जीवजडसमुदायान्कार्यनिरूपकर्ययं मतान्तरश्रीतताभ्रमजनकानि प्रकीर्णिन वाक्यानि विचार्यन्त इत्युपोद्पात्योचनाम्, ताद्यवाप्तिद्धमर्थमनुवद्यत् एतपादार्यमाद्वः एविमात्वादि । तथा च विज्ञराक्रणं प्रयोजनं, ताद्यवाप्यविचारवार्य इत्ययंः । नन्वदृदयत्वाय-

अानुमानिकमण्येकेपामिति चेन्न शारिररूपकविन्यस्तयद्वितिर्देशेयिति च ॥ १॥ परंपरयेति जीवमुख्यप्राणिक्षादिलात्र जीवमुख्यप्राणप्रतिपादकवेदान्तानां पंपराय समन्वय । उपोद्धात इति । तथाच मक्कतः स च वेदान्तानां समन्वयः तिस्वद्धार्या चिन्तां मतान्तरित्तकरण्ये चिन्तां मतान्तरित्तकरण्ये चिन्तां मतान्तरित्तकरण्ये चिन्तां मुद्दा आक्षेषु वेदवेदान्तयोरद्वाित्रमानः परस्पां, स आरम्य एव विचातिः । अधुना नृतीयग्रासस्य विचारः प्राप्तवस्य क्षित्ता । क्षुना नृतीयग्रासस्य विचारः प्राप्तवस्य क्षित्ता मत्ताः 'इत्यादिना गीतायां स्पष्टेव । त्राह्मित्रमानि द्वर्यन्ते प्राप्तप्रविद्यानि द्वितीय दितीयपदि पतिकल्यां मतिकल्यां मतिकल्यां मतिकल्यां मतिकल्यां मतिकल्यां स्पर्यस्व स्वाद्याद्यसम्याप्यायाः । समन्वयातुकृतः मतान्तरः भीतत्तात्रमन्वनक्षाव्यविचारः इत्यत्र विचारपदं ताद्यसमन्वये त्राष्ट्रण्यां । समन्वयस्तम्यायार्थः ।

णाय चतुर्थः पाद आरम्यते । तत्र, ईक्षंतेर्नाशन्दमिति सांख्यमतमशन्दत्वादिति निवारितम् । वेदेन प्रतिपादितमिति तत्राशङ्कते । आनुमानिकमप्येकेपाम् ।

एकेपां शास्त्रिनां शास्त्रासु सांख्यपरिकल्पितमकृत्यादि श्रूपते । 'इन्द्रियेभ्यः परा छर्षा अर्थेभ्यक्ष परं मनः । मनसस्तु परा द्विद्विदेशस्मा महान् परः ॥

## भाष्यप्रकाशः I

विकरणे एतादशमपि वाक्यं विचारितमेवेति, किमनेन विचारेणेत्याश्वष्ट्रां समादधानाः सत्रांच-मवतारयन्ति तत्र ईक्षतेरित्यादि । वधाच यद्यपि तद्वाम्यं विचारितं, तथापि तन्मतस्य सर्वथा अश्रौतत्वमेवेति नोषपादितमतो विचार इत्यर्थः । एतेनास्य पादस्य, ईश्वतिसमन्वयद्वप्रपश्च-रूपत्वं बोषितम् । नन्यत्र प्रकृतिनिराकरणमेवास्तु । मतस्य श्रौततानिराकरणे किं गमकमित्या, काह्वापामानुमानिकर्पदमेव गमकमित्याशयेन व्याक्कविन्त एकेपामित्यादि । तथा च पूर्वप्रन्थे-'कामाच नानुमानपेक्षा,' 'नानुमानमतच्छव्दात्' इत्यादी केवलानुमानपदादत्र च संबन्धितदि-तान्तानुमानिकपदात् सांख्यप्रयचनीये, 'संयातपरार्थत्वात् पुरुपस्य' इति स्वेश्चमानेन प्रकृतिसं-चन्त्यत्वेन सिद्धः पुरुगोऽपि संग्राह्यत्वेन गम्यते । तयोश निराकरणे तन्मतमेव निराकृतं भवतीति सीत्रं पदमेव गमकमित्यर्थः । केर्या शाखायामित्याकाद्वायां विषयवात्रयद्वाहरन्ति इन्द्रियेभ्य

# रदिमः ।

एताहदामिति 'अय परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तदद्रेश्यमप्राद्यमगीत्रमवर्णमच्छाःश्रीत्रम्' इत्यादिवाक्यं मायाप्रकृत्यविद्यावादानां श्रोतताम्रमजनकम् । अवतारयन्तीति इदग्रपलक्षणं तन्मतं पूर्वपक्षे निक्षेष्वं शंकराचार्यमतेनावतारयन्ति स्म विचारितमिति । नन्वीक्षलिकरणे तु शब्दा-प्रतिपाद्यं न भवति ईक्षतेः श्रावणादित्युक्तं न प्रकृतिनिवारिता शंकरभाष्ये तु निवारितेति चेन्न J प्रकृतिनिराकरणं सचितार्थत्वेनाङ्गीकृत्य विचारितप्रायमित्यर्थः । नोपपादित्तमिति सचितार्थपक्षे । एतेनेति सचितार्थाङ्गीकारेण 'सर्वेपामेव शन्दानां व्यखकत्वमपीष्यते' इति । चोधितमिति व्यखनया बोधितं सुचितमिति यावत् । तया चायं माष्यार्थः । तन्नेति शांकरमतेस्माकं सुचितार्थपक्षे । इतीति इत्येवं तयोः पक्षयोराशक्कत इत्यर्थः । नतु शांकरमतपूर्वपक्षस्य पूर्वपक्षकरणे कि फलमिति चेत्र सिद्धान्तस्य पूर्वपक्षतुल्यन्तात् । तया च शांकरभाष्यमेतत्स्वतसमाती । तदेवं पूर्वापराठोचनायां नास्त्रत्र परपरिकल्पितस्य प्रधानस्रावकाशः इति । परपरिकल्पितस्येति प्रधानविशेषणान्मायाङ्गीकार-ध्वननात् । पूर्वग्रन्थ इति आनन्दमयाधिकरणे धुम्बाद्यायतनाधिकरणे च । संबन्धीति अतुमानेन संबद्धत इत्यानुमानिकं 'शेपे' इति ठक् । इति सुत्रे प्रयमाध्यायस्ये । अनुमानेनेति । नतु आनुमानिकेनेति वक्तव्ये अनुमानपदं कुतः इति चेन्न । अनुमानेन प्रकृत्या सिद्धः पुरुषः संप्राह्यत्वेन काठके शम्यते । प्रकृतिसंबन्धित्वेन संपातपरार्थत्वेन सिद्धः पुरुषः संप्राह्यत्वेन ग्रम्यते इसिंप पदादर्यात् । तया च सूत्राणि 'सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्महान् नहतोहं-कारात्मचतन्मात्राणि उमयमिन्द्रियं स्थूठमूतानि पुरुष इति पर्चाविशतिशुणाः' 'स्थूलाराच्चतन्मात्रस्य' 'नाबाम्यन्तराम्यां तैरहंकारस' 'तेनान्तःकरणस' 'ततः प्रकृतेः' 'संघातपरार्थत्वात्युरुपस' जायो-रिति प्रकृतिपुरुपयोः । इन्द्रियेभ्य इत्यादीति तथा च काठकपदायञ्जदे चरकानाम द्वादशिवधा महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात् पुरुषः परः।

पुरुपान्न परं किंचित् सा काष्टा सा परा गति।'॥ इति काष्टके श्रूपते । तत्र बुद्धेरात्मा अहंकारः । ततो महान् महत्तत्त्वम् । ततोऽञ्चक्तं मकुतिः । ततः पुरुप इति । न हाहंकारादयः पदार्था ब्रह्मवादे संभवन्ति । तसादेवंजातीय-केषु तन्मतपदार्थानां श्रवणान्मायाप्रकृत्यविद्यावादा अपि श्रौता इति चेन्न ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

इत्यादि । कात्र प्रकृत्यादीत्यतो ज्याकुर्यन्ति तत्र युद्धेरित्यादि । युद्धेरात्मा अहंकार इति । पर इत्यद्धपत्रपते । युद्धेः सकाशादात्मा । 'सर्वात्मनोऽन्तःकरणं गिरित्रम्' इत्यन्तःकरणत्वेन सिद्धस्य गिरित्रस्य, 'चन्द्रो मनो यस इगके आत्मा अहं समुद्रो जठरं स्वजेन्द्रः' इति स्वस्मित्रात्मपदप्रयोगादात्माऽहंकारः पर इत्यर्थः । शेषं स्फुटम् । तथा चैवमत्र सांख्यमतत्रत्यभिज्ञानात् तन्मतं श्रौतमिति तदाहुः नहीत्यादि । अपिशन्दार्थमाहुः तस्मादित्यादि । एवंजानीयकेन्वित । वश्यमाणेष्वजादिवाक्येषु । मायायकृत्यविद्यावादा इति । मायां तु प्रकृति विद्यात्, पश्चाक्रद्रेदां पश्चपवीमयीम' इत्यादिवाक्येष्यभिमन्यमानाः । एवं पूर्वपक्षांचमनूत्रः तदृद्षकं

रहिमः ।

मवन्ति चरकाहरको कठोः प्राच्यैकठाः कपिष्ठठकं श्रश्वारायेणीयाः वार्तन्त्वं स्वाः श्रेताः श्रम्भतिः स्वाः परका इत्युद्धिः ययाठिषितपाठक इति हि माण्ये पाठकापमेषु गणवात् । अतो द्वादश । यद्वा चरका इत्युद्धिः अमे द्वादशिवेषानि । तथा चायं भाष्यार्थः । एकेषां सुख्येन्यः सामायर्थशाषित्रयोऽन्येषां यस्युद्धिः सामायर्थशाषित्रयोऽन्येषां यस्युद्धिः साम्यार्थका सामायर्थशाष्टिः । तथा चायं भाष्यार्थः । एकेषां सुख्येन्यः सामायर्थशाष्ट्रस्योऽन्येषां यस्युविः साम्यार्थका सामित्रयेः । कात्रोति अत्र श्रित् प्रसः । सांस्य-स्वार्यक्रात्ये । अत्रभपदसादंकारवाचकत् सुद्धिः परका च न्युत्याय्यन्ति सुद्धिति । स्वारम्यस्य सुप्त्यस्य । इद्युत्ति । अत्र स्वार्यक्षित्रस्य । चन्द्रो मनः । इद्युत्तरार्थे नियद्धितम्थयार्थे श्रिवस्तर्यार्थे । असं श्रीविदः श्रद्धारा । आत्रस्यारम्यत्यार्थे स्वत्यत्वताविद्धाः । अत्र श्रीविदः श्रद्धाराः । आत्रस्यारम्यद्वारायप्ति स्वर्यः । सुद्धः परकामित्रस्य स्वष्टा । स्वर्यः परकामित्रस्य स्वष्टा ।

'यश्च मुदतमो लोके यश्च चुद्धेः परं गतः । ताद्यमौ सखमेधेते क्रिय्यत्मन्तरितो जनः' ॥

इति । भुजा इन्द्रः । खिस्मिन्निति श्रीकपिदिनि बहेकारे तमाच गिरिवसाईकारस्य चन्द्रो मन इसाद्यक्तरीत्या वाचकं यदारमपदं तस प्रयोगात् किसन्तिस्ततः खस्मिन्नहंकाररूपे श्रीशिवे इति फिक्किनान्वयः । चैत्रस्य गुरुकुलिन्सस्यैकेन्द्रशान्वयः । सांख्येति तदिदं सांख्यमतं श्रुताविति सांख्यमतप्रसामज्ञानस्य । नतु वैदिकग्रन्दानां निवत्तात्कयं श्रीतिमिति चेत्र परमत पेक्पात् अपीति मायाविद्यासमुद्यये रूपम् । नतु भायावादः शांक्तमां प्रश्नृतिवादो निरीक्षसांख्यानां श्रविद्यावादः सेपाऽविद्या जगत्सवंमिति श्रीतुर्सिद्धतारिनीयश्रुतेः तारिनीयशास्त्रिनामित्रिकर्दृणामिति वयाणां नेद उक्तो भाष्ये तेपामैक्यं पूर्वपक्ष इति प्रमाणपूर्वकं ते पक्षमाहुः मान्तां निवति । यस-पर्वाविद्या तासाममेदान्वयः आदिनाऽजादियास्यानि । श्रोता इति समस्ता अमेदान्वयान् नाममेदेन प्रमुत्ताः व्यस्ता । अभीति अभिमन्यन्ते ये वादास्तिम्नस्यमानाः (स्टः, शृतुशानचीं)' (आने सुकू', । शन्दसाम्पमात्रेण न तन्मतं सिद्यति।

'संदिरघानां पदार्थानां पौर्वापर्येण निर्णयः। न त संदिग्धवाक्येन सर्वव्याक्रलतोचिता'॥ अत्र हि पूर्वम्। 'ज्ञान्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु। वृद्धिं त सार्रार्थे विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाणि हयानाहुर्विपयाँस्तेषु गोचरान्।

आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीपिणः'॥ तदन चत्वारि वाक्यानि । 'यस्त्वविज्ञानवान्' इत्यादि । तदनु 'इन्द्रियेभ्यः

भारमधानाः ।

हैतमबतारियतं निपेषं च्याक्रवंन्ति दाब्देत्यादि । तन्मतमिति । अहंकारमहत्त्त्वप्रकृतिप्ररुपाणाः मत्तरीत्तरं परत्वनीधकं सांख्यमतं कृतो न सिद्ध्यतीत्यवः कारिकया तद्वेतमाहः संदि-म्धेत्यादि । पौर्चापर्येणेति पूर्वापरसंदर्भेण । संदिग्धा हास्मिन् वाक्ये पदवाच्या अर्थाः । पदानि वाक्यावयवभूतानि, वाक्यं च महावाक्यस्य । अतो महावाक्यानुरोधेन तद्यों निर्णेयः । न तु संदिग्धपद्षिटितवाक्येनावयविभृतस्य महावाक्यस्य च्याकुलता युक्ता । तथा च तद्व्याकुलीमावा-देवन्मतं न सिद्शतीत्मर्यः । तदेवद् न्युत्पादयन्ति अन्न हीत्यादि । अन्नेति प्रकरणे । हिंदेवी । भत्वारीति । विज्ञानसारथिवाक्यस्य कचिदिन्द्रियेम्यः परा इत्याद्यनन्तरं दर्शनाचत्वारि, विज्ञान-

रहिमः। नत 'कर्तिर कृत्' इति चेन्न पनादी कर्तिर कृदित्यसाप्रवृत्तिवदन्नाप्यप्रवृत्तेरिति वैयाकरणमूपणसारे सिद्धान्तनिर्णय उक्तत्वात् । निर्वधनिति सीत्रनकारार्थम् । महेति अवयवमृतम् । ज्याक्ररुतेति उक्तशरीरहराकविन्यसागृहीतिपरिलागेन स्हमदर्शनपरिलागेन च स्यूट्टएया शन्दपीहा युक्तेलर्यः। हिरिति । परा इतीति हेतोः इत्यमेन्वयः । चत्वारीति ।

> 'यस्त्वविज्ञानवान् भवत्ययुक्तेन मनसा सदा । तस्वेन्द्रियाण्यवश्यानि दुष्टाश्वा इव सारयेः' ॥ 'यस्तु विज्ञानवान् भवति युक्तेन मनसा सदा । . तसेन्द्रियाणि वश्यानि सदमा इव सारयेः' ।। 'यस्त्वविज्ञानवान् मवलमनस्कः सदाऽश्रचिः । न स तत्पदमामीति संसारं चाविगच्छति' ॥ 'यस्तु विज्ञानवान् भवति समनस्कः सदा श्रचिः । स तु तत्यद्मामोति यस्माक्यो न जायते' ॥

इति चलारि । वदतीति सूत्रे व्यासी वदति । भाष्ये । पूर्वेति वात्मानं रिथनिम्लादि॰ संबद्धः । एवकारेण सांख्यमतन्यवच्छेदः । तमिति पूर्वसंबद्धार्यम् । प्रकृते । नतु प्रथमसुचोधिन्यां कान्यवद्रपकितरूपणे स्पष्टीयां भवति यद्यपि तथापि भागवते तथाकथनमनुचितं सर्ववेदसारोद्धार-त्वात् । रूपकादिकं तु बुद्धिपरिकल्पितमिति रूपककरणं भाष्ये कुतः इति चेन्न ईश्वरबद्धेदोपि कर्तु-मकर्तुमन्यपितुं समये इति ज्ञापनाय कचिद्रप्रककरणात् 'अत एव च निसलम्' इति व्यासस्यात्

पराः' इति । तत्र पूर्वसंबन्ध एवार्थ उचितस्तमाह शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेः। शरीरेण रूप्यन्ते ये शरीरेन्द्रियादयस्ते विन्यस्ता यत्र रूपकभावेन रथादिषु तेपा-भेवात्र ग्रहीतिर्ग्रहणम् । अन्यथा प्रकृतहानापकृतपरिप्रहापत्तिः । जीवपकरणं होतन्द्युक्तयुपायोऽस्य रूप्यते । योग्यं दारीरमारुह्य ग्रच्छेदिति हरेः पदम् ॥

तत्र जीवस्य ब्रह्मप्राप्तौ सुरूपं साधनं शरीरम्। स रथा। सर्वसामग्री-सहिताऽपराधीनयानत्वात् । रथस्त् हयाधीनः । हयाश्च खबुद्ध्वधीनाः । सा च

# भाष्यप्रकाशः ।

सारिधवाक्यार्थस्त्वेये कारिकया वक्तव्यः। एवं संदर्भे यत् सिद्धं तद्ववतुं हेतुं वदतीत्याहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति इन्द्रियेम्य इति वाक्ये । विष्णुधर्मात्तरे तृतीयकाण्डे । 'उपमानेन तुल्यत्वसुपमेयस रूपकम्' इति रूपकलक्षणाद् रूप्यते यत् तद्दपमिति कर्मणि धन्नि कृते, 'इवे त्रतिकृतौं' इति किन च कृते रूपकमित्यकंकारनाम सिव्हातीत्यभिसंघाय हेतुं व्याकुर्वन्ति कारीरेणेत्यादि । खस खज्ञापकत्वेऽपि दोपामायाच्छरिरेण रूप्यन्ते ये शरीरेन्द्रियादयक्ते पत्र

# रहियाः ।

यदेदं समाधानम् 'कान्यादीनामसस्यत्वान्नोपयोगः कथंचन' इस्यतंपयोगादर्भवाचकलुप्तोपमा रूपकमत्र न कान्योक्तमिति तदाहुः विच्छापमिति । उपमीयतेऽनेन करणे स्युद् । उपमानम् । उपगातमह्मप्मेयम् 'हंसीव कृष्ण ते कीर्तिः खर्गङ्गामवगाहते' इत्यत्र हंसी उपमानं तदाचकं ंद्रव्' पदम् । कीर्तिरुपमेयं उपमानेन तुल्यत्वं स्वर्गकावगाहनं उपमानोपमेयसाधारणधर्मः इयं पूर्णोपमा 'कर्यूरत्ती द्योभेम' इति धर्मवाचकछ्योपमा कर्यूर्मिवाचरन्तीत्वर्थे विहितस्य कर्यूरवृद्दा-नन्दात्मकाचारार्थस किप इनकन्देन सह लोपात् धर्मलोगस्त्रेन्छिकः दशोरानन्दात्मकतयां कर्पूर-न्तीति तदुपादानसापि संगवात् तथा चोरमेवसवन्धिरुपक्मिति मावः । अत्र शरीरेन्द्रियादयः उप-मेयाः स्थादीन्सुपमानानि । घञीति कर्मणि धनि दीर्घलम् । रूप रूपकरणे सुरादिरिति । यद्वा रुराब्दः रुयते स्तयते रूपं खप्पशित्पेति सुत्रेण पत्रत्ययो दीर्घश्च निपातितः । नतु भाष्ये खार्थे कप्रत्ययो वस्यते अनेवार्ये कुत उच्यते तत्राहुः अलमिति । अत्र माध्ये शरीरेण पदेन रुयन्तेऽस परीक्षवादः रूप्यन्ते शब्दन्ते शरिरेन्द्रियादयः । नन्न विषयाः कयं शरिरेण शब्दन्ते सलम् । जीवप्रकरणे मोक्षे निरूपणीये विषयाणां प्रदात्वात् । 'सर्वेषां प्रदाता ततः' इति सिद्धान्तरहस्यात् तथा चात्मपद-शक्तिर्विपयेषु । शरीरेन्द्रियादयः इत्यत्रादिपदेनानिन्द्रियं गनी वा आस्मन उपलक्षकम् । यद्वा सर्वे सर्वार्थनाचका इति शरीरस्य सर्वनाचकत्वेन शरीरेन्द्रियात्मनाचकत्वं यद्यपि तथापि अन्यानाचकत्वं दोषः स्यात् तद्वारणायात्मोपनिषदा शरीरस्यात्मत्वेन ग्रहणमिति शरीरेण त्रिविधात्मनापदेन रूप्यन्ते श्रुव्यन्ते शरीरादयः शरीरद्वपारमानः स्यादिष्त्रिति माष्यात् । यत्रेलस्यार्थमाहुः रूपकेति रूपपदस्यले स्वायं कप्रस्ययेन सूच्यतेऽयमर्थः । तेपामिति त्यादीनाम् । एतावतो हेतोः श्रुतौ सूत्रेण सांख्यमत-निराकरणाय प्रयुक्तेर्न विशेषणादिकृत्यमतिदुक्तहम् । प्रकृते । एतदाहुः स्वस्येति । सस्य शरीरपदस्य स्त्रेषां प्रतिपाद्यत्वेन सीयानामर्यानां शरीरेन्द्रियादीनां ज्ञापकत्वेऽवयोधकत्वे अपिरेवकारार्ये अवमोधकत्व एवपदजन्यपदार्थोपिश्वतिरुका । दीपः सर्वार्थवाचकत्वं तस्यामावात । शरीरेण

# प्रप्रहांधीना । स च सारध्यधीनः । स च खबुख्यधीनः । सा च मार्गाधीना । स

## भाष्यप्रकाराः ।

## (दिमः।

श्वतीतपदेन रूप्यन्ते स्वन्ते स्वान्दे परोक्षवादात् । शन्यन्ते शन्दव्यापारोभिषा तद्विपपीक्षिपन्ते ये शरीरेन्द्रियादयः । नतु काव्यनिपेषेन रूपकस्य ।

'विषयमेदताद्रप्यरखनं विषयस्य यत् । रूपकं तु त्रिघाधिक्यन्यूनत्वानुमयोक्तिमः ॥ अयं हि धूर्वेटिः साक्षाधेन दग्धाः पुरः क्षणात् । अयगाले विना शंभुत्वातींयीकं विठोचनम् ॥ शंभुत्वित्वमवत्वयः सीकृत्यः समदिष्टतात् । असा ग्रेकेट्वना ठच्चे नेत्रान्दे किनिन्दुना ॥ साध्येयमपरा उक्ष्मीरसुधातारोदिता । अयं कार्यक्रिकश्रक्तास्यवन्द्रोविरिच्यते'॥

च प्राप्याधीन इति । एवं ज्ञात्वा युक्तसामग्रीकस्तदेशं प्रामोति । तञ्जेन्द्रिया-णामात्मा विषयाः ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

वाक्ये रूपकभावेन रथादियु, आत्मानं रथिनं विद्वीत्यादिना, तेषामेवात्र गृहीतेप्रहणात्। यदि धेवं नोपगम्येत तदा प्रकृतहानादिदोपावापद्यताम्। क्रिवेदं हीति निश्चयेन जीवप्रकरणम्। अत्राख्य सुक्त्युपायो, योग्य अरीरमारुख हरेः पदं गच्छेदित्येवं विज्ञानतारिधमन्नेण रूप्यते । न क्षेत्रत् सांस्थमते संमयि । सरूपावस्थानाविरिक्तस्य मगवत्यद्याप्तिरूपस्य मोक्षस्य तैरनङ्गीकरात्। अत् इन्द्रियेम्य इति वाक्ये अहंकारादितत्त्वरूपो नार्थः। क्षित्त वश्यमाणप्रकारकः। तथाहि । तत्र सुक्तस्यपायेषु वोधनीयेषु वक्तन्ये रूपके जीवः स्वत्रश्रत्वा रथी । जीवस्येत्यादिना विवृतं अरीरं रथः। तत्र हेतुः सर्वेत्यादि। सामग्री इन्द्रियादिरूपा। अपराधीनता तु स्वायचतया। तेन अरीरं रथः। तत्र हेतुः सर्वेत्यादि। सामग्री इन्द्रियादिरूपा। अपराधीनता तु स्वायचतया। तेन अरीरं रथरः। तत्र हेतुः सर्वेत्यादि। सामग्री इन्द्रियादिरूपा । अपराधीनता तु स्वायचतया। तेन अरीरं रथरः। तत्र हेतुः सर्वेत्यादिर्याणां भगवत्यत्यस्य (देवाना गुणलिङ्गानाम् इत्यत्र वृतीयस्कृत्ये सिद्धन्तात् । देवतासाहित्यसार्थतः प्रह्मत्वा एवमग्रेऽपि बुद्धिस्थानापत्रमे हित्यत्यापाये सिद्धन्त्यापाये सिद्धनिद्धन्ति स्वयं मार्गस्य प्रदाय मार्गस्य प्रवायम् । एवमेव वृद्धौ सार्यक्षम्य । सार्यश्रद्धिस्ता गार्मस्त । स्वयः स्वत्यापाये स्वयः स्वति । स्वयः स्वत्यापाये स्वयः स्वति । स्वयः स्वति विद्याप्त स्वयः स्वति । स्वयः स्वत्यापाये स्वयः स्वति । स्वतः स्वयः स्वतः स्वत्यापायः स्वयः स्वतः स्वत्यापायः स्वयः स्वतः स्वत्यापायः स्वयः स्वतः स्वत्यापायः स्वयः स्वतः स्व

## रहिमः ।

अन्यथिति मार्ज्य विवृण्वन्ति स्म यदि होति । कारिकार्थमाहुः किं चेति । योज्यमिति तत्त्वहीलायोग्यम् । मधुरादिरूपमपि । मासत्त्वाचेति एतेन मार्ज्य एतदन्रकावपि न क्षतिरिति द्योतितम् । पञ्चम इति ।

> 'विज्ञानसारथिर्यस्तु मनः प्रग्रह्वान्नरः । सोध्वनः पारमाप्नोति तद्विष्णोः परमं पदम्' ॥ इति ।

भाष्येऽधेपदायों विषयाः इत्युक्तम् । इन्द्रियाणामयो विषया इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कचिदिन्द्रियाणामात्ता विषयाः इति पाठे कथं न्यायः द्वितीयस्कन्धे तु 'प्राणोस्य गन्धो युक्तमितिद्वः' इति अस्यानन्तस्य गन्धो प्राणमात्तो गुणो प्राणेन्द्रियम् । तदाचिति इन्द्रियाणिदेविककता वृत्तो हिन्द्र्याणाम् । तथा च चाप्ये आत्मापिदैविककता वृत्तो हा । भ्राचार्येथु भेदञ्जदेः अपराधेषु गणनात् तद्वाष्यस्य वेदतुत्यत्यात् सविसर्गे नकारः पतितो वा स्या चेन्द्रियाणां परा आत्मातः आधिदैविकाः अर्था विषया इति भाष्यार्थः । अयमिति तियानकरुपः । नतु न परपदस्यायमर्थः किं तु विषयपदस्येसादुः यस्यपीति । न विषयपदस्यार्थः

ते च मनसा सम्यक्त्वेन भावितास्तथा भवन्ति । विरक्तेन्द्रियाणामतथा-त्वात् । बुद्धेरात्मा विज्ञानम्, तद् व्रद्धविषयकं महद् भवति । ततः परमन्यक्तं, न प्रकटं, भगवत्कृपैव । सा तु भगवदधीना, न साधनान्तराधीना । स च भगवान् स्नाधीन इति । एवमेवार्थस्तस्योचितः । किंच, दर्शयति स्वयमेवेममर्थम् ।

'एप सर्वेषु भूतेषु ग्होत्मा न प्रकाशते। दृश्यते त्वग्रया बुद्ध्या सुध्मया सुध्मदिशाभाः'॥ इति ।

menusis:

तथापि नात्र तद्भिप्रेतम् । मोक्षप्रकरणत्वादित्यभिष्रेत्यादः ते चेत्यादि । तथाच मोक्षप्रकरणे यदिन्द्रियेम्पः परत्वं विषयाणाप्रुच्यते, तद् भगवदीयतया मनसा सम्यक्त्वेन मावितानामेव । यथा नवमस्कन्धादावम्बरीपादिचरिते, 'स व मनः कृष्णपदारिवन्दयोः' इत्यादिश्लोकत्रयोक्ता-स्तादशाम् । न तु सामान्यानाम् । नापि ज्ञानीन्द्रियविषयविषक्षया । विरक्तेन्द्रियाणां विषयाना-कृष्टत्वात् । अतः 'तसारविन्दनयनसः' इत्यादिवद् यत्र भगवदभिन्नायः सा मोज्ञन्नणाञ्चत्र विवक्षिता. न त शुष्कज्ञानप्रणाडीति बीधनाय तदुक्तिरित्यर्थः । एतेन अर्थेम्यय परं मन १९वाद्यवाः न तः सुण्यकातम्यादात्वः भाषनायः चुताकारत्ययाः । एवने अयम्यश्चः परं मन इत्यपि च्याख्यातप्रायम् । मनता सम्यक्त्वेन भावन एव तेषां वधात्वादिति । मनसस्तु परा बुद्धिरिति सारिथमावादेव स्पष्टम् । बुद्धेतात्मेत्यादिकं च्याक्वयन्ति बुद्धेसात्मेत्यादि । चिज्ञान-मिति तत्कार्यभूवं विशिष्टज्ञानम् । तसः बुद्धिनियामकत्वं तुः मक्षविपयकत्वेन महत्त्वादित्यर्थः ।

इलाहुः तथापीति । नाचेति किं तु 'शास्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेलाहुर्मनीविणः' इति श्रुत्युक्त आस्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्ता विषयग्रहणेन सुखदुःखसाक्षारकारवानित्याकर्पकरवमिष्रेतम् । ननु तद्वाक्यं हानीपादानबुद्धी तु विशेष इत्युक्तवा प्रस्थानरलाकरे व्याकृतम् । अत्र मोक्षप्रकरणे आरमी-पादानगुद्धौ विशेषापक्षायां कुतो नाभिन्नतमिति चेन्न विषयोपादानगुद्धौ मनसा सम्यक्त्वेनामावितत्वस्य मोक्षप्रकरणे प्रतिवन्धकत्वात् । ते च मनसा सम्यक्त्वेन माविताः इति माष्यात् । मावितानामिति गुरूपदेशादिना भगवदीयत्वादिना वा स्मृतानाम् । लाह्यामिति कियाकरापं 'सर्वात्ममावं विद-धन्महीमिमां तन्निष्ठवित्रामिहितः शशास ह' इति सर्वात्ममाववताम् । स्रोकत्रयार्थानवादकोयं स्रोकः।

'एवं सदा कर्मकलापमारमनः परेऽधियज्ञे भगवत्यधोक्षजे । सर्वात्ममावं विदयन्महीमिमां तन्निष्ठवित्राभिहितः श्रशास ह' ॥ इति ।

तस्यारविन्देति तृतीयस्कन्धे सनकादिप्रसङ्गेखि । भगवदिति श्रुत्मित्रायः मगवत्यदस्य श्रुतिनाचकत्वं महापदवत् । तदुक्तं कृष्णीपनिपदि 'तस्तान्न मिन्ना एतास्ता आमिर्भिन्नो न वै विद्यः' इति । अञ्जेति भात्मानं रिथनिमसादिश्चितिषु । तदुक्तिरिति साधनोक्तिः । तेपामिति विद्युः इति । अञ्चात जालान स्वयानकारुद्वाल्यु । सुद्री विद्यानाताः । स्वानातः । स्वानातः । स्वानातः अपिदैविकानामर्थविषयाणाम् । तथात्वात् युक्तपदार्थतात् । एतेनैव् विरक्तेन्द्रियाणामिति मान्यमपि विद्युतम् । अतथात्वात् अयुक्तपदार्थतात् । नतु रामदमाधुपेतस्य मिक्तिमार्गीयसः स्वतः समाद्यक्तेः क्रतो विरक्तेन्द्रियाणामृतयात्वादिति सान्यमिति चेन्न् 'ततो सूय एव तमो ये संमृत्यापरताः' इति शारिरमाह्मणात् । संमृत्यां विद्यायां पत्रपर्वात्मिकायां वैराग्यादिरतौ सत्यां तमः प्रविशतीति कपनात् । महत्वादिति व्यापकपर्मस्य व्यापकत्वनियमात् । नतु ज्ञाने गुणे परिमाणं नास्ति गुणे गुणानज्ञीकारादिति चेन्न प्रकाशाश्रपन्यायेन मद्यागेदपक्षेठ्युणे सत्त्वात् । एकं रूपं रसात्ययगिति-

१. विषयोपादानवदी ।

सक्षमया उपनिषदनुसारिण्या बुद्धा । भगवन्ज्ञाने हि तत्वासिरिति । चकारात्, 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तदनन्तरम्' इति स्प्रतिर्युहीता । तस्मात्, साधनोपदेशाज्ञ सांरूपमतिमह विवक्षितमिति ॥ १ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

शेषं स्फुटम् । एवं हेतुं व्याख्याय दर्शनपदं व्याक्त्रीन्त किंचेत्यादि । इसिमित पूर्वोक्तम् कथं द दर्शवतीत्यत आहुः सुक्ष्मचेत्यादि । तथाच सक्ष्मपदेन बुद्रेष्पनिषदञ्जसारित्वयोधनाहुक्तरीत्या भक्तित्रपाच्या प्राप्ति दर्शयतीत्यर्थः । तेन श्रुतौ गम्यत इति गतिरिति प्राप्यत्ववोधनात्, स्मृताविष, विश्वत इति पदेन तसैवार्थस्रोपग्रहणादत्र प्राप्तिरूप एवार्थोऽभिन्नेतो दृश्यते, न तु सक्षदर्शनरूपोऽतो नात्र सांख्यमतप्रत्यभिज्ञानमिति भावः ॥ १ ॥

# रहिमः ।

वद्वा । व्रधानतपरिमाणस्य विज्ञाने भावात् व्रखिवययकत्वमेन ज्ञाने वैशिष्टयम् । द्रोपमिति । नात् अव्यक्तपदस्य फुपायां शक्तः कृत इति चेत्तप्राहुमीप्ये । नेति तथा च योग इति भावः । सस्वराजस्तमःसाम्यायसारुपा प्रकृतिः ध्यक्ताः सकार्यद्वारापि । नत् अव्यक्तोक्षर इति चेत्र प्रवृषपदेनैव
ग्रहणात् । पुरि श्रेते इति ध्युस्तः । पूर्क्षरः अस्फुटेप्यमिधेयवदिति विश्वः । तथा चाव्यक्तमिति
सामान्ये नपुंसकम् । अव्यक्तमित्यत्राज्ञिकतारो वा अव्यक्ता आम् अङ्गीकारे । 'अव्यक्तं महदादिके'
इति विश्वात् कृपायां वा । न चैनं मायावन्तग्रद्वीजेषि स्मादुपनिषद्वाप्ये तस्मापि महदादिकादिति
शक्काम् । मायावादमसन्धाक्रमिति तसार्विचिरकारस्यात् । न च कृपातुल्यो मकोऽज्यक्तपद्वाच्य
इति वाच्यम् । अध्यक्तमिति नपुंसकिलङ्कादत एव न विष्णुर्वाच्यः । तथा च विश्वः । 'अब्यक्तः श्वेतरे विष्णी' इति अयं स्रोकः ।

'अव्यक्तः शंकरे विष्णौ अव्यक्तं महदादिके । आत्मन्यपि स्यादस्यक्तमस्फटेप्यमिषेयवत' ॥ इति ।

नतु वरणमेवाध्यक्तमस्तु तस कार्येण सप्टलात् । ऋतिवयत् । तथा च कोशाच्छक्तिशाहकात् राक्तिग्रहोऽज्यक्तपदस्य कृपायामित्युक्तम् । तथा हि अध्यक्तं न प्रकटं भगवस्कृपैवेति
भाष्यम् । तथाव्यक्तपदविग्रहः स्हमं त्विति सृत्रमाण्ये सर्वप्रकारेण न व्यज्यते तदव्यक्तमिति
स्च्यते तत्र न व्यज्यते व्यनक्तिकर्मलाविष्ठिग्रप्रतियोगिताकामान्तिरं अत्र न प्रकटमिलस्थान्यरः ।
अमावेन शब्दार्थामावस्थामेदः संसरं कर्षणि त्रस्यपार्थमृते प्रकटसामेदान्यरः व्यनक्तिप्रकटकर्मस्वाविष्ठित्रप्रतियोगिताकोमान्तः स भगवत्कुपामित्र इति भाष्यार्थः । तेनाव्यक्तमिति कर्षप्रस्ययान्तं कृषा न प्रकटे कर्पृप्रत्यान्ते तेषां कष्मन्त्य इति क्रुचोणं निरस्तम् । न साप्यमिति ।
नतु साधनैः कृपा लोके द्या कृतो न सापनाधीनेत्युज्यते इति चेत्र भक्तिहेतुम्रन्ये उपपादितप्रायत्वात् । त्तस्यति श्रुतिसंदर्भस्य । एवं श्रेषं स्कुटमित्यर्थः । उपनिपदिति । नतु सांस्यातुसारित्यं कृतो न वोपितमिति चेत्र शक्तान्तरे शाक्षान्तरीयस्तुतेरगीचित्यात् । छान्दसः सा काष्टा सा
परा गतिरित्यत्र पुरुपविशेषण्यत्वेन कर्मणि कित् इत्यादुः गम्यतः इति । श्रियां कित् गाये लोके वेदेः
विकल्पात् कर्मण्यपि कर्तिर तु मावेन वाधात् । उपति। गतिरिति गमनकर्मं पुरुपः। मा विश्वते ।
इति विशे कर्म पुरुप इत्युप्यव्यान्तः। अञ्जति । आला दश्यत इत्यत्र । अभिमेति तथा चागूद

# सूक्ष्मं तु तद्हीत्वात् ॥ २ ॥

तन्वव्यक्तशब्देन न भगवत्कृपा चन्तुं शक्या। धर्मिप्रवाहादित्याशङ्कय परिहरित तुशब्दः। सूक्ष्मं तद् ब्रेक्षेव। धर्मधर्मिणोर मेदात्। अव्यक्तशब्देन हि सूक्ष्ममुच्यते। तदेव हि सर्वप्रकारेण न व्यव्यते। अईत्वात्। तदेव अई योग्यम्। उभयत्राप्ययं हेतुः। तस्माद्धर्मधर्मिणोर मेदाद् भगवानेव सूक्ष्ममिति तत्कृपैवा-

### भाष्यप्रकाशः ।

. सूक्ष्मं तु तदहित्वात् ॥ २॥ उभयन्नेति अन्यक्तस्य प्रदात्वे, भगवत्कृपात्वे च। अपमर्थः। 'बुद्धात्मा महान् परः' इत्यत्र, 'अथ परा यया तद्धरमधिगम्यते' इति श्रुत्यन्तरोक्तं ज्ञानं बुद्धिनियामकत्वेन पराम्रष्टम् । तव नायमात्मेति श्रुत्यन्तराद्धरणाधीनम् । वर्णं च कृपपैवेति ज्ञानात् परस्य विषयं योग्यतावकात् कृपैव तथात्वेन सिद्धाति। सा च भगवद्धाः। धर्मधर्मिणोश्वाविनाभावेन स्थितत्वादमेद इति तस्या अपि व्रदात्वं योग्यतावकादेव सिद्धातीति तथेति। तथाच न प्रायपाठियोध इत्यर्थः॥ २॥

# रदिमः ।

आतमा प्राप्यत इलर्थः । न तु गुरुः सूक्ष्म भारता ६२यत ६ति प्रलिमज्ञानं तत्तेदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रलिमज्ञानं वात्रेदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रलिमज्ञानं वात्रेदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रलिमज्ञानं वात्रेदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रलिमज्ञानं वात्रेदंताप्रकारकं व्याद्धारे प्रतिकार थ्रल्यं इत्याद्धारे भारत्ये । भारते तदनन्तरं तं विश्वते इति पूर्वविद्वयोदः कर्म श्राध्याहारेण पूरियत्वा थ्रल्यं इत्याद्धार । भारते । भगविद्वाते भगवञ्ज्ञानं आत्मा ६६४त इति तत्यातिस्त्वध्याद्ध्य व्याक्ष्मता सैव । स्मृतिशीताष्टाद्याध्यायस्या तेन गुल्यपक्षेण श्रुतिच्याकरणे संमतिक्का अध्याहारे च । साधनेति सांल्ये तु 'ग्रुतिकरन्तरायध्यावेतं वरर' अन्तरायस्य निःसक्षेत्रस्तुपरागस्याविवेकाश्चातस्य 'ध्यानधारणाभ्यासवेराग्यादिमिः निरोषोस्य' इति ध्यानादिसाधनैरन्तरायध्वितः न निःसंगस्य सा साधनजन्या ॥ १ ॥

स्द्रध्यं तु तदर्हत्वात् ॥ २ ॥ भाष्ये । धर्माति । नतु युदेज्ञांनरूपायाः गुण्येन न पर्मित्रवाह इति चेत्र मनोमेद्येनागुणस्यात् । प्रकृते । अत्राध्यक्तपदस्य योगेन कृपावाचकलेपि श्रुतौ काि तद्वाच्यादर्शनात् कृपावाच्यातुपित्यत्या चरणोपित्यत्या वरणमित्रिया कृपोपित्यतिमाहुः अपमिति । अपरं चात्मा विज्ञानमिति भाष्ये विज्ञानमित श्रुतिगुण्डके । योग्यतित यथा 'पातु वो दित्यायुः कुद्रोरिति । अप रेति ग्रुण्डके । नायमात्येति श्रुतिगुण्डके । योग्यतित त्या 'पातु वो दित्यायुः कुद्रोरिति । अप रेति ग्रुण्डके । नायमात्येति श्रुतिगुण्डके । योग्यतित त्या 'पातु वो दित्यायुः । अपित्र वाप्याप्याप्याप्य । अपित्र वाप्याप्य । अपित्र वाप्याप्य । व्यति ग्रुप्याप्य । स्वत्य कामात्रायकं तदापि सांगुल्यमेव योग्यम् । असिति तस्मित्र विज्ञानात्यत्व तुक्तपदार्थत्वेन गुक्तपद्मव्यक्तपर्य । त्यति अक्तित्य । वाप्याप्यत्वेनि विज्ञानात्यत्व कुक्तपदार्थत्वेन ग्रुक्तपद्मव्यक्तपर्य । त्या चिति कृपावा मुखलेन धर्मित्वे च । भाष्ये । तस्मादिति प्रविद्यात् । 'प्रकृतग्रुप्यते कृति व्यत्य । तस्मादिति प्रविद्यात् । 'प्रकृतग्रुप्यते इदं विव्ह वक्तव्यम् । तदान्यप्रविद्यते पर्याप्याचित्रस्या । तस्मायावित्रस्या । तस्मायावित्रस्या । तस्मायावित्रस्या । तिक्रविया इत्यस्य वाच्यादर्शनेन योग्यार्यानुपस्यता पर्याप्यवित्यक्तपर्योनेनार्योऽद्यस्य । नाप्यत्र वर्योपस्तिग्रंका । इदं श्रुतिद्वं 'विवेव त्र

# तदधीनत्वादर्थवंत् ॥ ३ ॥

, ननु धर्मित्वे परत्वमनुपपन्नम् । अन्ययो पूर्वोक्तो दोप इस्तत आह अभे-देऽपि कृपायास्तद्धीनस्वात् परत्वम् । तत्र दृष्टान्तः । अर्थवत् । अर्थः पुरुपार्थः फर्छं, तद्वत् । 'ब्रह्मविद्यामोति परम्' इस्त्र एकस्यैच ब्रह्मणः सचिद्रूपेण विषयत्व-मानन्दरूपेण फरुत्वमिति । तथैवाक्षरपुरुपोत्तमविभागोऽपि । स्वधर्मा अपि साध्यीनाः। स्वपम्पि साधीन इति। तथा कृपाविष्टः साधनम्, आनन्दरूपः फरुमिति।

#### भाष्यप्रकाशः ।

तदधीनत्वादधेवत् ॥ ३ ॥ उक्तं समाधिमाक्षिपति नन्वित्वादि । यदि पूर्वोक्तयुक्तया कृताया मक्तलं, तदा धर्मित्वे तद्वित्तत्वरूपं एरत्यं युक्तिरिहतम् । यदि क्यानियुक्तया धर्मत्वं तदा धर्मित्रायपाठिविरोधरूपो दोप इति पूर्वाकः समाधिरसंगत इत्यायङ्कायामस्यापि समाधि-माहित्यथः । समाधि व्याचक्षते अभेदेऽपीत्यादि । तथाचाभेदे यथकरूप्येण म्रहणं युक्तित्वया भेदे नियम्यनियामकभागे युक्तिरित्युभ्यमप्युगपत्रमित्वर्थः । एकत्वेऽपि नियम्यनियामकभाग एव कथमित्यत बाहुः तस्रेत्यादि । तथेवेति एकत्वेऽपि गणितानन्दत्वापणितानन्दत्वात्मकरूप-भेदेनेव तथाच रूपमेदेन सोऽप्युपपत्र इत्यर्थः । एतदेव निगमयन्ति स्वधर्मा इत्यादि, फल-

द लिख∙

निर्भारणात्' इत्यत्र पुष्टिमार्भरावोमुक्तिपरत्वेन विशितमत्र मर्यादामक्ती कममुक्ती च छुत उपविष्ठत छुद्रेर्द्धीदिनियामकत्वं तु माणं च गन्ध इति न्यायेनोपपत्तम् । छुपोपिखतिस्त्वनुकृत्यपिकरणसिद्धाः । अनन्यथा इति भारतमाख्यानं कृषया मुनिः कस्मादनुकुर्यात् ।

'क्षीशह्रद्विजयन्धूनां त्रयी न श्रुतिगोचरा । कर्मश्रेयसि मुढानां श्रेय एवं भवेदिह । इति भारतमाख्यानं क्रयया मनिना क्रतम्'॥

इति वाक्ये मुनिक्कपदा मारतीयपदैः वाक्येश्च मारताशिवज्ञानं ख्यादीनां कृपया पदवाक्येः भगविद्वज्ञानं भगवदीयमुक्कोतीति 'मदन्यते न जानित नाहं तेम्यो मनागिप' इति भक्तविपयकं भगवदीयं ज्ञानिमिति अन्यज्ञ व्यक्तं प्रपञ्चरूपमि ज्ञानं भगवान् अव्यक्तं ईपद्धक्तस्तद्धमः तत्त्वत्वात् । अव्यक्तः परमारमा 'ईश्वरः प्रदुषोऽव्यक्तः परमारमेति गीयते' इति वाक्यात् ॥ २ ॥

अथवा अव्यक्तं सचिद्रूपमक्षरमेवास्तु । तस्मिन् सति विज्ञानस्य विषया-

पतिनान्येऽपि सर्वसंष्ठववादिनो निराकृता वेदितच्याः । असंबद्धाः मिलापान् ।

#### भाष्यप्रकादाः ।

मितीत्वन्तम् । अस्मिन् पक्षे अन्यक्तपदस्य यौगिकत्वाच्छैथिरयं श्रङ्कोतेत्वरुच्या पक्षान्तरमाष्ट्रः अथवेत्वादि अक्षरमेव, 'अन्यक्तीऽबर इत्युक्तः' इति गीतावानयादन्यक्तमस्त । नच लिङ्गविरोघः । 'अक्षरं ब्रह्म परमम्' इति ब्रह्मत्विवक्षायां तत्रापि नपुंक्षमलिङ्गप्रयोगात् तस्य च भगवतः सकाशाद् मेदाभेदौ, गीतावाम्, 'एवं सतवयुक्ता ये' इति प्रशोचत्तंदर्भे स्फुटौ। धामत्वाद्धगवद्धीनत्वं च स्फुटम् । अतत्तद्धीनत्वादक्षरमेवान्यक्तम् । अस्मिन् पक्षे यो दृष्टानत्तत्नादुः तिस्मिन्नत्वादि । तिस्मिनक्षरे स्फुरिते सति, विज्ञानस्य युद्धपदक्षरात्मकविषयाधीनत्वं सीऽव 
दृष्टान्तभूतोऽयों ब्राह्मः । तथाच तिद्धन्नानं यथा अक्षरसारूप्येऽप्यक्षराद् भिन्नमक्षराधीनं च, तथा अक्षरमि ब्रह्मसर्क्षरे ब्रह्मणः परस्माद् भिन्नं वदधीनं चेत्वैक्येऽपि न परत्वानुपपचिप्रवाद्विरोधावित्वर्थः ।

एवं त्रिद्धतीच्याख्यानेनैकदेशिकृतं च्याख्यानान्तरमपि निराकृतिस्याहुः एतेनेत्यादि । अयमर्थः । मायावादिनो खानुमानिकद्यन्ने अन्यक्तश्चन्देन रयस्पकविन्यतं शरीरमङ्गीकृत्य स्यक्षयक्षयक्तश्चन्देत्त्वमित्याकाङ्कायां द्वितीयस्त्रे भृतस्क्षमखाऽच्यक्तश्चन्द्वात् तत्कार्यस्य स्वरीप्त्याल्यक्तश्चन्देन प्रदर्भ व्या, 'गोभिः श्रीणीत मत्त्रत्प् हत्यत्र गोशच्देन प्रयत्त इत्युक्त्वा, स्तीयस्त्रे, तद् भृतस्क्षमं न स्वतः येन प्रधानकारणवादः प्रसच्चेत किंतु परमेश्वराधीनम् । तमावश्यकम् । श्रीकरिहतस्य कर्तृत्वानुपपेशः । अतस्तद्यवित्युक्त्वा, अञ्यक्तशच्दाच्यामन्वियां वदन्ति । यथोक्तं तेगा भाष्ट्रे । अविद्यानिका हि सा वीजशक्तिरच्यक्तशच्दनिर्देश्या परमेश्वराश्चमा मायामयी महास्त्रिर्यस्यां स्वरूपभोधरिहताः शेरते संतारिणो जीवास्तव्यक्तं क्षित्राकाशच्दितिदिस् । 'प्रत्यस्तु स्वन्धदे नाग्यीकाश्च ओतश्च प्रोत्तर्थं इति श्चतः । क्षित्यस्वरुव्दितिस्य। 'अवस्त् परतः परः' इति श्चतः । क्षित्यस्वरुव्दिति । 'व्यत्यस्त्रम् इति मश्चवर्णादिति ।

#### रहिनः

योगिकत्वादिति योगस्य वेदान्ते गुरूपत्वेत् पक्षान्तरोत्थाने तुष्यतु दुर्जनन्यायेन दोष उक्तः । इतिहासमतमाहुः । भाष्ये । अथ वेति । भेदाभेदािवित भेदोिवमक्तः 'शिवमक्तं च मृतेषु विमक्तमित्र विस्तर्यः । अथ वेति । भेदाभेदािवित भेदोिवमक्तः 'शिवमक्तं च मृतेषु विमक्तमित्र च स्ति प्रत्या । तद्यीन-त्वाद् ग्रह्माधीनत्वात् । शार्थिकत्वद्यीनत्वादिति स्त्रार्थं उक्तः । द्यान्तोर्थविद्वत्यातं वक्तमाहुः अन्यस्मिन् पक्षः इति । नतुः भाष्ये द्यान्तत्ववोधकपदामाव इति चेत्र अर्थं इति पदस्य भोषकत्वात् । अर्थेत्वद्वदितं भाष्यार्थात् । पक्षान्तते संपूर्णसूत्रार्थं उक्तः । अत्रतिहासपक्षे एकमेव स्त्रम् । तत्वक्षसापि स्वतेश्वति स्त्रे क्यनात् । क्षाच्येद्वेत क्षाचित्रस्थकत्वेतेते भूतेति अन्तरात् । स्वत्वत्यस्यान्यस्यग्रह्तेत्वते । स्त्रतिहासपक्षे प्रक्षणयाः । स्वत्वत्यस्यान्यस्यग्रह्तेत्वते । स्त्रतिहासपक्षे प्रक्षणयाः ।

#### भाष्यप्रकाराः ।

तदेतदसंगतम् । कारणग्रहणेनैय संभयति गत्यन्तरे कारणवाचित्रव्देन कार्यग्रहणस्य ठक्षणादोपग्रक्तस्यानुनितत्वात् । 'द्वाविमी पुरुषी छोके' इति गीतोक्ते अक्षरे कारणत्वस्य श्वरत्यादिपु 'तन्मायाफलरूपेण' इत्यायेकादशस्कन्यवाक्येनिद्वरिणात् । अधीनत्वस धामत्वादेव तिद्वेश । तद्विहाय् तत्प्रयमकार्यरूपमायापद्वाच्यशक्तिग्रहणस्यानुनितत्वात् । 'यो वेद निहितं गुह्ययां परमे व्योमन्' 'ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्' इत्यादिशुतावाकाश्चपदवाच्यत्वसापि तत्रैव स्पष्टत्वात् । 'अक्षरात् परतः परः' इत्यत्रापि परत इति विशेषणेन मायाशक्तिव्याद्वस्या भगवद्वामरूपसेव तस्य सिद्धेः । अतो व्यासाशयविरुद्धत्वाद अयमसंबद्धाऽभिलाप एव । जगद्वीजं तु भगवानेव । 'वीजं मां सर्वभूतानाम्' इति गीतावाक्यात् । अक्षरस्य कारणत्वं तु योनित्वात् । 'मम योनिर्महर् बहा तसिन् गर्भ द्धान्यहम्' इति वाक्यात् । नच प्रहण्यतो-क्तिविरोधः । 'त्वं स्त्री त्वं प्रमान्' इत्यादिश्चत्या सर्वेरूपत्वेन सिद्धत्वादिति ।

# रियः ।

शक्यसंबन्धो रुक्षणा, संबन्धः कार्यता, गोभिः पयोभिः मत्सरं सोमं श्रीणीत मिश्रितं कुर्वीत् । शुक्यविष्या ठक्षणा, स्वय्यः कायता, गाभः प्रवामः प्रतास भागः शाणात । माश्रत छुवात । त्रचेति । तदपीनस्तं शक्सपीनस्त्रम् । शक्तिरहितस्य एरमेश्वरस्य नित्सस्य शुद्धशुद्धशुक्तस्त्रमावस्य । तद्यवत्त तदिवत्तास्यं बीजं अर्थवत् न तेन विना परमेश्वरस्य सृष्टस्तं विद्धाते शक्तिरहितस्य प्रमुत्त्युपप्तः । तद्वसमिति अर्सेनदाभिञापाचेति भाष्यार्थे उक्तः । कारणेति भृत्यक्ष्मग्रहणेन । कार्येति शरीरग्रहणस्य । निर्धारेति च्युविंशे । तत्मायाष्ट्रस्रपण् केव्छं निर्विकल्पितम् ।

वाकानोगोचरातीतं द्विधा सममबद्धहत् ।।

इस्रत्र वृहत्पदात् 'गणितागन्दकं वृहत्' इत्यक्षरपदसाक्षरे शक्तः सिद्धान्तमुक्तावल्याम् । स्पष्टेति । च्योमन्नित्यत्र सप्तम्या छक् च्योमि आकात्र इत्यर्थः। परत इतीति शहस्यत्वादिगुणकाधिकरणे मायावादिनोऽक्षरान्मायायाः परतः। परो मृतयोनिरिति व्याचकुः। खमते तु अक्षरात् कीद्याः परतः इदं विशेषणं सांस्थे प्रधानसाक्षरत्वात् तद्वारणायेस्यदृश्यताधिकरण उक्तम् । सांस्यमत-सादद्यान्मायावादेप्याहुः मायाद्याक्तीति । तथा चाक्षरमविद्यापरत्वं मायाप्रधानमित्रस्यं तेनात्रकः संक्ष्यवादी । एतेनेति भाष्योक्तेतिहासमताङ्गीकारेणासंबद्धाभिष्ठानेन च निराकृतः 'सम्यक् बाढमशंसयोः' इति विश्वात् सम्यक् प्रशस्त्रिङ्गीकृतो वा 'येप्यन्यदेवता सक्ताः' इति गीतोक्तेः । ह्रवः शम्दः तेन तैर्वा विद्युं श्रीस्त्रेमपां ते संह्रवनादिनः सर्वेषां संह्रवनादिनः सर्वेसंह्रवनादिनः सर्वे च ते संप्रवचादिनो वा । खखवादेन स्तीयदेवताप्राप्तेः । तत्र मायावादेन मायादेवताप्तिः तत्राधिकारिणां च कदाचिरकृष्णप्रसादयुक्तस्य मुक्तिरि । अयं निराक्रतः । इतिहासमतेनाक्षरे-न्यक्तपदशक्तेर्रेख्ये संभवति गौणस्यान्याय्यत्वात् । असंबद्धाभिळापस्तु कारणग्रहणेनैवेत्यादिना प्रकाश एव कृतः । कारिकार्येक्यं यथा अनेकेति । अनेकेषां रूढेः शन्दानां व्यापारव्यापारिमावः संबन्धः पष्टवर्यः । वाच्यं ब्रह्मेति ॐमिलेकाक्षरं ब्रह्म सर्वं तस्योपन्याख्यानमिति प्रस्थानरताकरे स्पष्टम । एवकारो विशेषणसंगतोऽयोगव्यवच्छेदकः यथा शहुः पाण्डुर एवेलत्र । महात्वायोगव्यवच्छेदव-द्भान्यमिति । वाच्यं विशेष्यम् । मस विशेषणं न्यावर्तकत्वात् । आर्थिकमाहुर्नापरमिति उत्तरार्ध

अनेकस्टिहान्दानां वाच्यं ब्रह्मैव नापरम । ज्ञाक्तासांश्चेत तथा त्रयस्ते सन्मार्गाद बहिष्कृताः॥

### भारतस्थानाजाः ।

तदेवत सर्वमभिसंघायाहः अनेकेत्यादि । दाक्तित इति । जैमिन्युक्तं भाद्वप्रसिद्धं होकवेदाधिकरणमाश्रित्य होकिकश्रक्तितः। तथेति प्रकृतिवाचकत्वम् । शक्तासां चेदिति-कचित पाटः । तदा त, तां प्रकृति तथा जगद्वीजभृतां बृद्धिरत्येवं योजना । तथाच, 'क्रिव: अन्या युक्ती यदि भवति शक्तः प्रभितृतं न चेदेवं देवो न खल क्रशलः स्पन्दितमिष'

# रहिसः।

व्याचल्यः जैमिन्यतक्तमिति य एव छौिककाः शन्दाः ते एव वैदिका इति वदन्ति तद्यदि जैमिन्यक्तं स्यात्तदा सर्वे विधयच्छन्दिस विकल्पन्ते इत्यादिपूर्व व्याकृतेः स्फटा इति कारिकांशव्याख्याने स्वरा-दिना मेदोपपादनं विरुद्धिम्व भाषात् अतो हि उत्पत्ती वेलादिप्रधमपादाधिकरणमन्यया ज्याकर-णीयं यह्नोक्वेदाधिकरणिनत्यूच्यते । तर्हि शक्तितथेत्तया द्यवाणा मीमांसकाः के इत्सत आहः भादेति तथा चाहः जैमिनिन्यायमालाविस्तरे तदेवमधिकरणत्रये व्युत्पादनाय भाद्वप्रामाकरमतभेद उक्तः । अय प्रायेण माद्रमतमेवीपन्यस्यते इति चतुर्याधिकरणावतरणे सप्तमाधिकरणकारिके ।

'बैदवाक्यमगानं स्रात मानं वा नास्य मानता । प्रथकसंकेतवीक्षायामनप्रेक्षत्ववर्जनात ।। वेदेषि लोकवत्त्रैव वाक्यार्थे संगतिः प्रथक । ग्रहीतच्या ततो वाक्यं प्रमाणं नैरपेक्ष्यतः' ॥ इति ।

तथा च युद्धव्यवहारेण लोके शक्तिप्रहः गृहीतशक्तिकः शब्दो चेदेपि घोषक इति इदं माइमतं माइप्रसिद्धम् । छैिककशकितो वेदे व्यक्तपदे तथा प्रकृतिवाचकत्वं मृष्टः ते सन्मार्गाद्धक्ता-दोमिलेकाक्षरं महोत्यादि श्रोतान्मार्गाह्यहिःकृताः पापण्डिन इति मावः । अत्रेतिहासमते रूडिन शन्दान्तर्गतीन्यक्तशन्दोपि भवति । नतु पूर्वपक्षे यौगिकोव्यक्तशन्दः उक्तः वेदान्ते योगादरादिति-हासे त रुद्धिरव्यक्तपदस्याक्षरे । नतु योगोपि संमवीति चेन्न ज्ञानिनः प्रति व्यक्तत्वेन तदेव हि सर्वप्रकारेण न व्यज्यत इति माप्यविरोधात् । अत एव न कोशोक्तशंकरादी योगः । अत एव न योगरुढः शन्दः । ततो रुख्नास चान्यं मसाक्षरं महोत्यर्थः । विष्णवादयो वाच्या इति वदन्तः श्रीतान्मताहृहिःकताः विशिष्टाहृतवादिनील्यकपदेनाक्षरमृहणेनासंबद्धाभिलापेन च सर्वसंप्रद्रवादिनो नितकाणं इदमयुक्तम् । 'आचार्यचैत्यवपुपा खगति व्यनिक्त' इति 'आचार्य' मां विजानीया-मानमन्येत कंचन' 'सर्ववादानवसरं नानावादात्ररोधि तत्' इति नियन्धे । तथापि नानावादात्ररोधेन मीडतः भीडाप्रकाशपूर्वकिनिर्देष्टभीडानिरूपणं ज्ञेयमेवं पूर्वत्राग्नेवि बोध्यम् । यया शंकराचार्यमते-म्यक्तपदेन शरीररूपमाया सेनाविधा सोन्यते । एते तु शरीरमव्यक्तपदार्थमाहुः तत्र कीशः प्रमाणं तद्रेखपा गीताप्रमाणं प्रपर्शमिति नान्यक्तवाच्यं इरीरमपि खक्षरमित्येतेनेति माण्यार्थकृतनिराकरणं 'शीर्र रयभेष तु' इत्यत्र शरीरमहणेनानन्यरुग्यो हि शन्दार्थः इत्यसंपदाभिरापय । भास्कराचार्य-मतेप्येवं अव्यक्तपदार्थः शरीरं असंपदामिटाप माप्यार्थकृतनिराकरणे पूर्ववत् । भिक्षुमतेपि श्चेयम् । माष्यमते तु अन्यकपदार्थी विष्युरक्षरः । स्रोवि सत्वगुणोपापिरतः स्विदसंगद्भितः इति गीताविरीपः

# तस्मादिन्दियेभ्यः परवाक्ये नानमानिकं किंचिद्रस्ति ॥ ३ ॥ जेयत्वावचनाद्य ॥ ४ ॥

पर्धापरसंबन्धेनार्थः प्रतिपादितः । केवलैतद्वाक्यविचारेऽपि न तदभीष्टं प्रकृतिरूपमन्यक्तं सिध्यतीलाह। अत्र हि वाक्ये अन्यक्तं ज्ञेयत्वेन नोक्तं. त्रवारा प्रमुखार प्रमुखार कार्या । स्वार्य प्रमुखार प्रमुखार कार्य । स्वार्य । स्वार्य । स्वार्य । स्वार्य । स प्रमुखार सिद्ध्यति । अपुरुषार्थसाधनत्ये या असंबद्धार्थयाक्यत्वमेव स्वात । परत्व-

# भाष्यप्रकाशः ।

इत्यादि स्वश्रद्वाजाड्याद् वदन्तो वेदान्तविरुद्धवादित्वाचथेत्यर्थः । सिद्धमादः तस्मा-दित्यादि ॥ ३ ॥

्या ५ ।। ज्ञेयत्वावचनाच ॥ ४ ॥ स्त्रमयतारयन्तः प्रयोजनमाहः, पूर्वेत्यादि । व्याक्कविन्त अञ्च हीत्यादि । ज्ञातन्यमिति । 'गुण्युह्यान्तरज्ञानात् केवृत्यम्', इति प्रचनसङ्खात् । विभूतिविशेपासये प्रधानसापि ज्ञेयत्यसर्याच तथेत्यथः । परत्वेत्यादि । परापरमाची हि रक्षियः ।

अक्षरस्य निर्गुणत्वात मुख्यार्थस्य भाष्ये गीतोपन्यासेनोक्तवैष्णवमार्गस्यासेवदाभिरुपप्त्वम् । द्वीवाने चार्चमतेप्येवं ज्ञात्वा वक्तव्यम् । सिद्धमादः तथा चेति । शिव इति । सीन्दर्यठहरीसं शिवपदं मखपरं शक्तिमीया । चेदान्तेति अभित्येकाक्षरं महोत्यक्तवेदान्तविरुद्धवादित्वात तथा ते सन्मागी-द्वदिःकृतत्वेन प्रकारेण संपद्धाः । तस्मादितीति अत्र माध्ये तस्मात अन्यक्तपदस्याप्रधान-वाचकत्वात् । परस्य वाक्यं परवाक्यं 'इन्द्रियेभ्यः परा धर्था' इति वाक्यं तस्मिन् । नतु कस्मात्पर-वाक्यमिलात आहुः इन्द्रियेभ्य इति । ननु इन्द्रियेभ्यः परा इति वाक्ये इति वक्तव्ये इन्द्रियेभ्यः परवाक्य इति विलम्बोपस्थितिकप्रयोगः कृतः इति चेन्न सर्वशब्दत्वातः । आचार्याणां प्रयोगेडतार-तम्यात ॥ ३ ॥

ज्ञेयस्वावचनाच ॥ ४ ॥ गुणेति गुणेश्च भक्तित्त्पः तदन्यः पुरुतश्च तयोज्ञीतात् । पुरुतकान्तरस्यं सूत्रं शंकरभाष्ये उक्तमिहीपन्यस्तं सूत्रं तु तदा सर्वावरणभपठापे तसः ज्ञानस्यानन्यात् ज्ञेयमस्यमिति तदा पूर्वसूत्रीकसमाधिः ततः क्षेत्रकर्मनिवृत्तिः इति सूत्रं ततस्वदेति सुत्रमतस्वदाः नाम समाध्यनन्तरं क्रेशकर्मनिवृत्तिकाले । विभृतीति 'मश्रौपधितपःसमाधिजाः सिद्धयः' इति सांख्यप्रवचनस्त्रात् । विभृतिविशेषाः परिणामत्रयसंयमादतीतानागतज्ञानमिति स्मरणम् । तथैति ज्ञातव्यत्वेन । परिणामत्रयसंयमो हि प्रधानद्धप्रधानकार्यज्ञानाधीनमस्त्येव श्रीभागवते चैकादशस्य पञ्चदशेध्याये कचित्सार्यते ।

'उदासीने मयि परे प्रकृतेर्गुणवृत्तिप्र । चिन्मये धारयेचेतो द्रन्द्वेनेंवाभिमयते' ॥ इति ।

अत्र विमृतिविशेषो द्वन्द्वाभिभवासावः । यद्वा गुण इलस्यायमर्थः सत्त्वादिशुणस्त्रपारमधाना-खरुपसान्तरं भेदरखञ्ज्ञानादित्यर्थः । न हि शक्यमिति च वदद्धिः प्रधानं ज्ञेयत्वेन स्मर्यते इति । न केवलं प्रधानस्य भेदप्रतियोगितया ज्ञेयत्वं तैरिष्टं किं तु तस्त्रोपासनयाऽणिमादिप्राप्तयेपीत्याहः विभृतीति । भाष्ये । नतु 'हाव्यक्तासुरुषः परः' इति शाब्दज्ञानविषयत्वमस्येव समाध्यनन्तरं

वचनं चासंगतम् । श्रिष्टत्वाद्भयोरिति चकारार्थः । अयं हेतुः पूर्वमुक्तोऽप्पव-सरे सारितः । तसादव्यक्तं न प्रकृतिः ॥ ४ ॥

#### भारतप्रकाशः ।

विश्लेपेऽज्ञगन्तुं शक्यते, न तु संश्लेपे । इदानीमज्ञानदश्चायां तु श्लेप एवेत्युदासीनतयोक्ती पुरुपस्य परत्ववचनमप्यसंगतं स्वादित्त्यर्थः। अध्यमिति । चकारद्वचितः। पूर्वमिति अदस्य-त्वाद्यधिकरणे ॥ ४ ॥

## रडिस: ।

सिद्धयोपि भवन्ति इति ज्ञेयत्वेनोक्तमेव प्रधानं कयं ज्ञेयत्वेन नोक्तं इति भाष्यमित्याकाङ्कायामाहः नहीति । मत इति तदुक्तं सोल्यभवचनसूत्रदृतो 'शासहिकश्चरप्रतिकारवत् तस्प्रतिकारचेष्टनात् पुरुषार्थस्त्वम्' इति । 'विवन्धे

'बामा शाक्ताश्च योगे तु प्रकटाप्रकटे भिदा ।

प्रकृतिस्तत्र संराध्या साध्यो योगश्रतप्टये' ॥

इन्त्योगो द्विवधसांख्यं शाक्तो मार्गश्च चतुर्थो वामः इति चतुष्ट्यम् । अत्र योगो प्ररुपार्थः । 'अय त्रिविधदःखात्मन्तिनृतिरत्मन्तपुरुपार्थः' इति सांख्यश्रवचनसूत्रवृत्तेः 'यद्वा तद्वा तद्वच्छितिः पुरुषार्थस्तद्वन्छितिः पुरुषार्थः' इति सूत्रवृत्तेः तदाहुरपुरुषार्थेति प्रधानस तथा वा पुरुषार्थेन हरेः पदे गमनेन संबद्धेष्वात्मानं रथिनमित्यादिवाक्येषु अस्य वाक्यस्यासंबद्धार्थोऽपरुपार्थसाधनत्वं तस वाक्यत्वमेव सादेवकोरण मार्गान्तरत्वात् पुरुपार्थवाक्यत्वव्यवच्छेदः । प्रकृते । श्रेष्ठेप इति 'असंगोयं प्रकार' 'प्रधानाज्ञगज्ञायते' 'निःसंगेप्यूपरागो विवेकात्' 'द्वयोरेकतरस्य वा औदासीन्य-मपुर्वाः' इति । उदासीनतया अपवर्गे उदासीनतया । चकारेति वैयाकरणमतादरेण निपातानां द्योतकत्वमाहः सचितपदेन । अहरुयेति उभयोः संशिष्टत्वादयं हेतः । पूर्व प्रकृतिपुरुपयोः शिष्टत्वात इति भाष्येणोक्तोषि 'अक्षरात परतः परः' इति मुण्डके प्रकृतिपुरुपयोः शिष्टत्वात्परापर-मावासंगतिरित्यंशे वक्तव्येपि प्रतिवन्यकीमतिज्ञासा कथमदृश्यत्वादिगुणकस्याक्षरस्य परमात्मत्वा-दिकमिति तन्निवृत्तये अध्ययत्वादिगुणकाक्षरस्य परमारमत्वं त्रिसूच्योक्तम् । ततः पूर्वाधिकरणोक्तं रूपं सांल्यसिद्धस्य कार्येश्वरस्य कृतो न अक्षरपरप्रकृषयोः भेदाभेदौ च कथिनत्याकाङ्घायां विश्वानराधिकरणं नवसन्योक्तम् । द्वितीयपादः समापितः । अन्तर्यामित्रतिपादकवाक्यानां द्वितीयपादे विचारणात् । त्तीयपाद उपास्यरूपप्रतिपादकानि वाक्यान्यन्तर्याम्यानन्दत्वेन मोक्षदातप्रतिपादकानि स्मृतानि विचारियतं घुम्यायायतनाधिकरणम् । तत्र तस्मिन् चीः ष्टियवीति गुण्डक्ताक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य तत्र किं सांस्यतिद्धं प्रधानगुरूयते श्रद्धं वेति संदेहे प्रधानं निरस्य श्रद्धंवेति साध्यते सतस्त्र्या तेन् पूर्वपादोक्तमन्तर्योमिरुपमिष व्यापकत्वग्रवीस्मकत्वग्रुणविशिष्टमेर्वोपासनीयमिति साधितम् । ततो निस्यन्तियध्यानन्दरूप एवान्तर्याम्युपासः पृथगिर भक्तिमार्गीयैरुपास इति बुद्धिसं प्रसङ्गा-द्वीपवित्तं दितीयं दिस्यं म्माधिकरणम् । ततो हि पूर्वपादेऽदृश्यस्वाद्यधिकरणेन विचारितस्याक्षरस विरुद्धपर्मत्वं पोषवितुं युद्धिस्योपोद्धातसंगत्मा तृतीयं त्रिसूत्रमक्षराधिकरणम् । तत उपासना न फर्ज साम्रात्कार इति सापित्तं यतुर्थमेकस्त्रमीक्षतिकर्माधिकरणम् । ततः शसङ्गसंगत्मा जीवमग्रवादं निर्णेतुं प्रममष्टमुत्रं दहराधिकरणम् । ततो दहरविरुद्धं 'न तत्त्व्यों माति न चन्द्रतारकम्' इति वदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥
नज्ज ज्ञेयत्वावचनमसिद्धम् । एवँ निर्देशमात्रमुक्तवाज्ये ज्ञेयत्ववचनात् ।
'अशब्दमस्पर्शमरूपमव्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्यवच यत् ।
अनाद्यमन्तं महतः परं ध्ववं निचाय्य तं मृत्युमुखात् ममुख्यते' ॥
इत्युक्तरवाक्ये वदतीति चेन्न । प्रकरणस्य नियामकत्वेनैकवाक्यत्वे द्वयोः
सर्वेकवाक्यत्वेन प्राज्ञः परमात्मैव निचाय्यः । न तु द्वयोरेवैकवाक्यत्वं वक्तुः
शक्यम् । तस्मात् प्रकरणस्य नियामकत्वे अशब्दवाक्यसपि भगवत्परमेव ॥ ५ ॥

## माप्यप्रकाशः ।

चदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥ प्रकरणस्येत्यादि अव्यक्तस्रुतेः पारविह्नस्य तद्वटितवाक्यस्य च साधारणस्वात् प्रकरणस्य निर्णायकस्यं वृक्तव्यम् । अतस्तस्य नियामकस्वेनैकवाक्यस्वे पाच्ये, 'महतः परमव्यक्तम्' इति, 'अशब्दमस्पर्शम्' इति द्वयोरेवैक-

रदिमः । '

वानयमाश्रक्षः समापातुं प्रसक्तयंगला पष्टं द्विस्त्रमनुकुलिषकरणम् । ततः प्रसक्तसंगला जीवस्य मुक्तिद्वायां मुखाविर्मावेन विक्द्वधर्माश्रयत्वं फिलतुं सप्तमं द्विस्त्रं 'बन्दादेव प्रमितः' इसिषकरणम् । ततः प्रसक्तसंगला देवादीनां मुखविधाधिकारं विचारियतुम्प्ष्मम् स्तृतं व्यन्येपीलिषिकरणम् । ततः प्रसक्तसंगला श्रद्धाणां मुखविधाधिकारं निराकतुं नयमं प्रमावः श्रुप्तायिकरणम् । ततः प्रसक्तसंगला उपसंपत्तव्यत्वेपसंप्रस्त्रकर्णाभिनिष्मादकर्ष्त्रवृत्तं व्यन्यनाधिकरणम् । ततः प्रसक्तसंगला उपसंपत्तव्यत्वेपसंपन्नस्तराभिनिष्मादकर्ष्त्रवृत्तं वाय्यनावकर्यत्वोपस्तराम् । ततः प्रसक्तसंगला उपसंपत्तव्यत्वेपसंपन्नस्तराभिनिष्मादकर्ष्त्रवृत्तेवावय्यत्वेषस्याचिकरणम् । ततः प्रसक्तसंगलाव्यवावकर्ष्त्रवृत्तेवावय्यत्वेषस्य वृत्तेवान्यप्तिकरणम् । ततः प्रसक्तसंगलात्वयावकर्ष्त्रवृत्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यपत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यव्यत्तिकर्ष्त्रवृत्तेवान्यत्वान्यस्त्रवृत्तिक्ष्त्रवृत्तेवान्यस्त्रवृत्त्रवृत्त्वस्त्रवृत्तिक्ष्त्रवृत्त्रवृत्तिक्ष्त्रवृत्त्वाव्यत्वाव्यत्वाव्यत्वाविद्याकरस्त्रवृत्तिक्ष्त्रवृत्त्वस्त्रवृत्तिव्यत्त्रवृत्त्वस्त्रवृत्त्वव्यत्त्वस्त्रवृत्तिव्यत्वस्त्रवृत्तिकर्ष्त्रवृत्तिव्यत्त्वस्त्रवृत्तिव्यत्त्रविर्त्तिकर्षस्त्रवृत्तिव्यत्त्वस्त्त्रवृत्तिव्यत्त्वस्त्त्वस्त्रवृत्तिव्यत्त्वस्त्त्रवृत्तिकर्त्तेवाव्यत्त्वस्त्तिकर्तित्तेवावस्त्तव्यत्त्तिकर्तिवावस्त्रवृत्तिकर्तिवावस्त्तव्यत्त्वत्तित्तिवावस्त्तव्यत्तिवावस्त्तव्यत्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्तिवावस्ति

वदतीति चेन्न पाज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५ ॥ भाष्ये । पूर्वमिति महतः परमव्यक्तमिलत । वदतीति महतः परमिलव्यक्तगुक्तवा वित्रचाय्य झालेति वदति । प्रकरणायेशया
श्वलादीनामुपन्यासः सूत्र उपित इलाग्रङ्का तेषां साधारण्येनाप्रयोजकत्वमाहुः अन्यक्तिति ।
महतः परमव्यक्तमिलव्यकश्वतिः निरमेश्वरक्षा महतः परं ध्रवमिति परपदश्वतिरिति व्यक्षप्रकृत्योः
साधारण्यं श्वतेः परलक्षपरग्रन्दसामप्यस्य । सद्धिति लिल्वित्वनम्यस्य पदानां वाक्यानां
वा एकवाक्यतारुपस वाक्यस्य साधारण्यं तत्र लिल्वित्वत्वं वाक्यह्ये पूर्वमीमांशोकवाक्यलक्षणपटनायोग्यत्वाय । तदिर्यं वाक्यह्यं महतः परम्यक्तिति महतः परं ध्रवं निचाय्य तमिति च ।
अत्र परलक्षित्रपटितत्वं तेनोमयोः पदानां वाक्यानां चैकवाक्यतापटनायोग्यत्वम् । वाक्यं नाम

# त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥

नतु न वयं सर्वमेकं प्रकरणमिति वदामः । किंतुं, 'इन्द्रियेभ्यः पराः' इला-रभ्य, नाचिकेतसुपाख्यानमित्यन्तं भिन्नं प्रकरणम् । तत्र प्रथमं पदार्थनिर्देशः ।

#### भारत्यकाडाः ।

वाक्यत्वं नान्येपामित्यत्र नियामकाभावात् सर्वेपामेवैकवाक्यत्वं वक्तव्यम् । प्रकरणं च, 'ऋतं पिवन्ती इत्यारम्य 'नाचिकेतम्रपाल्यनम्' इत्यन्तमेकम् । तत्र चात्मानावेव परामृदय जीवात्मनो स्थित्वं, तदुपकरणं तत्करुं चोक्त्वाप्ते, एप सर्वेषु भूनेष्वित्यारम्य बङ्कीसमाप्तिपर्यतं परमात्मेव केवत्वेन परामृद्यः । मृत्युमुखममोकरूपफलदर्शनात् । प्रधानज्ञानेन सांख्येत्वदनम्युपगमात् चेतनात्मज्ञानादेव तदम्युपगमात् । अतः प्रकरणस्य नियामकत्वे अञ्चल्दवाक्यस्यापि सम्वत्परवाक्येयत्वाच्यां नासिद्वमित्यर्थः ॥ ५ ॥

चापाणामेव चैवसुपन्यासः पश्चश्च ॥ ६ ॥ किं त्विन्द्रियेभ्य इत्यादि । तथाचात्रेवं पदार्थनिर्देशानन्तरं पुरुषविषयसः प्रकृतिविषयस च ज्ञानसः पार्थक्येन निर्देशात्

पदानां वाक्यानां वा एकवाक्यता तत्र पदानां महदादीनामेकवाक्यता । अत्र यावतां पदानामेकोर्थः प्रयोजनं विष्णुपद्ममनं सृद्धमुखात्ममेकद्भः च विभागे साकाङ्गता । पूर्वस्य द्वेयत्वावचनन्साधकाकाङ्गा परस इयत्वावचनत्याध्यक्षकाङ्गा तद्य ठिङ्गश्चितिकत्पनम् । वाक्यकामध्यमार्थेमाठोच्य महतः परमव्यक्तमित्यत्र इयत्वावचनं तिद्धं कुर्योदिति ठिङ्गश्चितिकत्पनम् । वाक्यकामध्यमाठोच्य महतः परमव्यक्तमित्यत्र इत्यत्वावचनं तिद्धं कुर्योदिति ठिङ्गश्चितिकत्पनम् । वाक्यकामध्यका नाम खार्यकोधे समाप्तवा वाक्यकामध्यक्त नाम खार्यकोधे समाप्तवा वाक्यक्ति समाप्तवा पुर्वताक्यीयद्वेयत्ववचनस्य साप्त्यक्ष साधकापत्वाक्यान्योधे समाप्तवो वाक्यक्षेत्र प्रकारचक्ति समाप्तवेयत्व प्रतिवादक्षमावाच्याक्यक्षम् परमात्ववेयत्व प्रतिवादक्षमावाच्यक्षम् परमात्ववेयत्व प्रतिवादक्षमावाच्यक्षमाव्यक्षम् परमात्ववेयत्व । तिचाव्य इति माप्यक्षं । तेन माप्त्ये हिकारस्य सावस्यावापारणमर्यक्षमाद्वः परमात्मवेवित । निचाव्य इति माप्यक्षं । तेन माप्त्ये हिकारस्य सावस्यावाचारणमर्यक्षमाद्वः परमात्मवेवित । निचाव्य इति माप्यक्षं । तेन माप्त्ये हिकारस्य सावस्यावचाव्यक्तम्य । प्रकर्णम् । प्रकर्णम् । अपत्यव्यक्ति । माच्यक्ति । प्रकर्णम् । क्ष्यक्ति माप्तवित । ज्ञावन्यकाचिति विक्रम् । क्ष्यवित्वक्ति । नाच्यक्ति । माच्यक्ति । विद्वावच्यक्ति । तत्व इयत्ववच्यक्ति । विद्वावच्यक्ति । विद्वावचच्यक्ति । विद्वावचच्यक्ति । विद्वावचच्यक्ति । विद्वावचच्यक्ति । विद्वावचच्यक

्र त्रमाणामेव चैवसुपन्यासः प्रश्नखः ॥ ६ ॥ भाष्ये । प्रकरणमिति सृत्रोक्तं प्रकर-ष्मा । प्रकृते । एवमिति सांस्यप्रमजनकं यया मवति तथात्मानं रियनमित्सादिप्रकारेण । पुरुपेति । ११यते त्यप्रया पुरुतो । महतः परं धुवं तं निचाय्येति । प्रकृतिविषयकसः तयोः प्रकृति- तदनु, एप सर्वेषु भृतेर्प्विति पुरुपज्ञानम् । अद्यार्विमिति तु प्रकृतिज्ञानम् । तसादेतावत्प्रकरणे साह्यमतनिरूपणाददाब्दत्वमसिद्धमित्यादाङ्कय परिहरति ॥ त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ असादुक्तव्याख्याने त्रिप्रकरणत्वमन्यया

## भाष्यप्रकृष्टाः ।

तयोरन्तरमेव ज्ञातं भवतीति नेदमीधरवीषकत्वेन चकुं शक्यमिति प्रधानस्याशब्द्रत्वकः धनमञ्जलित्यर्थः। अस्मदुक्तेर्स्यादि । अस्मप्धः। उमयाऽऽकाङ्गा हि प्रकरणम्। साञ्यं अयाणामित्रजीवनत्वणानेव प्रशोचरात्म्यां प्रतीयते । यदि वृतीयसां च्रष्ट्यास्, 'इन्द्रियेन्यां' इत्यारम्य प्रकरणान्तरं सात् तदा पूर्वद्वापि प्रशोचरे साताम् । यदि च स्तत् एव चरान्तरं द्यात्, तदा, 'तम्ब्रवीत् प्रीयमाणाः' इतिवत् तमप्शुपित्विषेत् । किनैतस्य प्रकरणान्तरस्य कि प्रयोजनितस्यपि विचारणीयम् । यदि मुक्तित्वत् तु, 'अन्यच्छ्रेयो अन्यदुत्तैव प्रथाः' इत्यारम्य, 'सोऽष्वनः पारमामोति, तदिष्णोः परमं पदम्' इत्यन्तित्व वाक्यैः सपरिक्तापालस्या उक्तत्वात् किमनेन । यदि च सहपानस्यानस्पा काचिदन्या परमपदमाप्तिनोङप्युक्तयामिनन्यते, तदा तु, 'स तु तत्यदमामोति यसाद् भूयो न जायते । सोऽष्वनः पारमामोति' इत्येतस्य पूर्वजन्यस्य विरोधः । त्रिविधदुःखात्यन्तिनित्रचेः पदमार्थयोक्तत्वात् । विज्ञानस्पस सहपानस्यानसाधनसापि ततः । प्रापेत्रोक्तत्वाव । किन्वाजन्दमनेत्रे प्रश्नार्थनोक्तत्वात् ।

> 'यसिनिदं विचिकित्सित्त मृत्ये यत्सांपराये महित मृहि नस्तत् । योयं वरो गृदमञ्जपिधे नान्यं तस्मात्रचिकेता वृणीते' ॥

इति श्रुत्योक्तत्वात् । अस्या भाष्यम् । यस्त्रम् भेते इदं विचिकित्सनं सांपराये परलेक-विषये । महत्ति महत्त्रयोजननिमित्ते, युढं गहनं दुविवेचनं शासत्तस्याद्वर्त्यः वरं त्रविकेता न चतुष्प्रकरणत्वं स्यात् । तृतीया चैपा वही । 'स त्वमग्निं खर्गमध्येपि मृत्यो प्रवृहि तं अद्द्यानाय मह्मम्' इति प्रश्नः प्रथमः । 'प्रतिव्रवीमि तदु मे निवोध स्वर्गमग्नि

भाष्यप्रकाशः ।

ङ्गीकारस्तु 'मृत्युष्ठस्वात् प्रमुच्यते' इति फलोक्येव विरुद्ध्यते । तसाचतुष्प्रकरणत्वमसंगतमिति । किंच, तृतीयेपा वर्छी.। अतस्तृतीयप्रश्नोत्तरत्वमेषात्र युक्तम् । न त्वाकस्मिकं सांख्यमति-रूपकत्वेन प्रकरणान्तरत्वम् । यतः, स त्वमाप्रिमित्यादिना, प्रतित्रवीमीत्यादिना च त्रीण्येव

चुणीते मनसापीति श्रुतेर्वचनमिति । अत्रेदं विचिकित्सनं करोति यहुवचनं छान्दसं यहुलमिति योगविमागसूत्रेण यथा चपालं ये अश्वयुपाय तक्षतीति ये तक्षतीति प्राप्तं तत्र

'सुप्तिङ्गपप्रहिल्झनराणां कालहलच्खरकर्तृयङां च ।

व्यत्ययमिन्छति शास्त्रकृदेगां सोपि च सिद्धाति बाहुलकेन' ॥

इति व्यसयो बहुरु मिति स्वकारिकया तिड्व्यसयः । स्त्रे योगविभागो महाभाष्येस्ति । अत्रार्ये विज्ञानं न स्पष्टं यतो यस्मिन् पूजके त्रेते यत्पूजादि कर्तृ इदं परमैश्वपैवद्वद्ध तदन्यं गतं त्राप्तं तोपादि विचिकित्सन्ति कित निवासे म्वा. प. से. केतितुमिन्छति सांपराये परलोके प्रापयितच्ये सति । अथवा परः पुरुषोत्तमः तस्यायो ज्ञानं तथा च सम्यन्भतं प्ररुषोत्तमज्ञानं येन स संपरायो भक्तिमार्ग इति यावत । अथवा परे प्रस्थोत्तमे अयो गमनं प्रवेश इति यावत । तथा च सम्यक परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । तस्मिन प्रापितन्ये महति फलानां मध्ये तेनास्पे ज्ञानमागीयाक्षरे प्रापितव्ये तदप्यक्तं ततीयाध्यायत्रतीयचरणे 'संपरीये तर्तव्याभावात तथा छान्ये' इति सूत्रभाष्ये ज्ञानमार्गेक्षरप्राध्येत्यादिना कि चान्येष्यत्येषु पित्र्यगान्धर्वप्राजापत्यदेवमानुषान्यगत-संबन्धिषु बाह्यं त्वत्र श्रुतं नात्वं किं तु महत् तद्विस्तारकं नीरमान् बृहि हे मुखो गूढं ज्ञानसंवरणं यथा भवति तथा श्रद्धामन् प्रथात् निचकेतिस प्रविष्ट इत्यादिश्रतेर्वचनम् । अत्र विज्ञानं तेनाल्पे इसनेन प्राप्यते सहस्पावस्थानमपि परमपदप्रास्यक्षं प्राप्तीति । मुक्तीपस्रप्यन्यपदेशादिति स्वात् । तृतीयेलादि भाष्यं व्याचल्युः किं चेति । तृतीयेति तृतीयं च तत् प्रथबीत्तरं च तयोः समाहारः प्रश्नोत्तरं तृतीयं प्रश्नोत्तरं तस्य भावः । तद्भाष्ये स्पष्टम् । सः त्वमग्निमित्यादिभाष्यार्थमाहुः यत इति । श्रुत्यर्यस्तु हे सत्यो स एवं गुणविशेषणविशिष्टः स्वर्गेठोकस्य प्राप्तिसाधनमप्तिं स्वर्गे सार्थुं 'तप्त साधुः' इति यत् । त्वमच्येपि स्मरसि तं मद्यं नचिकेतसे बूहि श्रत् सत्यं दघानाय कर्तिर शानच् । अयं प्रश्नः, बृहीति संप्रश्ने लोट् । इत्यादिनेत्यादिपदेन माष्योक्तोत्तरादि । उत्तरार्थः । प्रति ते मागं भवीमि स्वां प्रतीसम्याद्वारात् । कचित् प्र ते भवीमीति पाठः ते तुम्यं प्रभवीमीसर्थः । तत उमे मत्तो वियोध प्रजानब्रहं मृत्युः तदुमे इत्यपपाठः । भाष्ये । आदिपदेन स्वर्गलोक । अप्रतत्वं मजन्ते एतद्वितीयेन पृणे वरेणेति येनामिनीचितेन खर्गो लोको येषां ते खर्गलीका यजमाना अष्टतत्वमानन्दं मजन्ते तदुपर्यव्यधिकारात् सेवन्ते तदेतदिमिविज्ञानं द्वितीयेन वरेण वृण इत्यर्थः । मकूते । येयं विचिकित्सा गन्तुर्भगवतो निवासेन्छा । अयमिति अञ्चिकारद्वयम् । विचिकित्स-त्यर्थः । प्रश्नोयम् । अस्तीत्यत्र ठेडाश्रयणात् । अस् सुवि 'ठिङ्गें ठेट' इति सूत्रेण ठेट, अस्ति 'िस् पहुठं ठेटि' इति पहुठप्रद्वणात् सिष् 'इतअ ठोपः परस्पेपदेपु' इति तिप इकाराजेषः । वृत्तौ वाकार-प्रहणदिकत्यात् 'ठेटो डाटो' इति सूत्रेण नाडाटावत्र, छन्दसि सूर्वविधीनां विकत्यात् । अञ्जीन परमञ्जपानतीत्मां इति प्रयोगिसिदः। अत्र संप्रश्ने छेडिति । देवरत्नापि विचिकित्सितं पुरा नहि

#### भाष्यप्रकाशः ।

प्रश्नोत्तराणि प्रतीयन्ते । नच पितृसीमनसेनाप्रिजीवप्रश्नाभ्यां च वरत्रयपूर्वेस्तृतीयप्रश्नस रहिस: 1

सुविज्ञेयमणुरेष धर्म इत्युत्तरम् । शान्दविज्ञानविषयत्वमात्रमिति तु । अन्यत्रेति धर्मादिग्योऽन्यत्र । 'भन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्क्रताकृतात् ।

अन्यत्र भताच भन्याच यत्तत पश्यसि तद्रद्र' ॥

इति स्पष्टा । प्रश्नोयम् । वदेति प्रश्ने छोद ।

'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यददन्ति । यदिन्छन्तो महाचर्य चरन्ति तत्ते पदं संग्रहेण मबीम्योमिलेतत् ।। 'एतद्भेवाक्षरं महा होतद्भेवाक्षरं परम् ।

एतद्भीवाक्षरं बद्धा यो यदिच्छति तस्य वतं ॥ इत्यत्तरम् ।

आमनन्ति अम्यस्यन्ति, तपांसि पुरागानि विचारकत्वात् तप आहोचनेऽसन् । गुरुनजनवान ईश्वरभजनकर्तत्वादत्र । भाष्ये । नत् पाठकमात्पर्वमपन्यासात्प्रश्रप्रक्षेपोऽयक्त इत्याग्रङ्क्याहः उपेति। उपन्यासः कथनम् । पश्चादिति तथा च यथा यहिमान् पूमादित्यत्र हेतोः पश्चाह्रचनम् । तयात्रोपन्यासः प्रश्नात् । यया दशमस्कन्धे प्रश्नादुपन्यासः साध्यतायन्छेदकसंवन्धो वान्यतया प्रवन्धः । हेत्तावच्छेदकसंपन्धो वाच्यता । अत एचेति अनुमानध्वननादेव । तस्येति प्रश्नसा । अकृति । इन्द्रियेन्यः परा इत्यारम्य नाचिकेतमुपाल्यानमित्यन्ते भिन्ने प्रकरणेऽमावात पूर्ववहोट-ठेटोरमावेन तस । नतु घटो घटशेत्युक्तिवदुपन्यासः प्रश्रश्वेत्युक्तिरस्त्वतुमानवीपकं कि पदमिलात अहाः उत्तरित । स्वार्व घटः पट इत्यहुक्ता पोठ घट इतिबहुत्यासः प्रश्नेति विपति व स्वेर्व किं तु भिक्षांनट गां चानयेतिवरन्तांचये चकारोस्तीति तेन गवानयनवत् भिक्षांटनकर्तृस्वादेन-दत्तवदिति चोपन्यासवती प्रश्नवतीस्वादिति चकारान्वाचेययोर्थोहुत्तरः उपन्यासादुत्तरः प्रश्नस्तस् भावः सत्ता तदर्भ चकार इति भाष्यार्थः । प्रकृते । त्रीण्येवेति । भाष्ये एवकारं समर्थयितुं जीवमहावादं च निराकर्त शंकरमाण्यसं किंचिदाहुः न च पित्रिति । अयमर्थः । पूर्व उज्ञन इच्छन् अर्थात् पुत्रं वाजश्रवसी वाजमन्नं तस्माच्छ्रवः श्रवणं यसः स वाजश्रवास्त्रस्वापसे वाजश्रवसी नाम स प्रत्रेष्ट्येजे तत्क्तलं कानयमानः स तस्यामिष्टी सर्ववेदसं सर्वखं ददी । तस्य ह नचिकेताः पुत्र आस स सर्वस्वान्तर्गतः स्वस्यादाने पितुरनिष्टं फलं श्रद्धावेशादाज्ञाय तात 'कस्मै मां दास्यसि' इत्युक्तवान् । शंकरमाष्ये हु वाजमत्रं तदानादिनिमितं पुत्रेष्टयेजे इलव विश्वजिता सर्वेमेधेनेजे इति पठितम् । तदा पिता खस्य सर्वेखदानसक्तावे छत्यवे दत्तवान् स च यममवनं गत्वा तिस्रो रात्रीरुवास ततश्च यममाह मार्या भगिनी वा, पश्चपुराणे यसनामाहात्म्ये यसनावचनं यमं प्रति स्मर्थते

'बृहि भातः खकार्यं हि किं त्वं श्रावय तत्पदम् । तदाकण्यं करिप्यामि विचार्य खद्ददि त्रियम्' ॥ इति. तद्रत ।

उदकाहरणं त्राह्मणाय कर्तव्यमिलेषग्रको यम आह— 'तिस्रो रात्रीयदवारसीर्द्धेहे मे अनथन त्रहान् अतिथिनेमसाः । नमस्तेऽस्तु महान् साँखि मेस्तु तस्मात्प्रति त्रीन् वरान् वृणीप्वेति'॥

१. ईश्वरं गुरुं च भनसेति । २. समुचये । ३. गुरुभजनवात् इश्वरभननकर्तृत्वादसम्बादिवत् इति । ४. चकारसम्बद्यादर्थादत्तरः ।

#### रिमार ।

तत्रेकेकां रात्रि प्रति त्रीन् वरान् वृणीष्वेति शंकरमाष्यम् । शान्तसंकल्पः सुमना वीतमन्सुरिति वरत्रयसंमवादिति त्रीन् वरान् वृणीष्वेति सृत्युनोक्तो नचिकेताः ।

'शान्तसकलाः सुमना यथा स्याद्वीतमन्युः गोतमो माभिमृत्यो । त्वस्प्रसृष्टं माभिवदेत् प्रतीत एतच्चयाणां प्रथमं वरं छणे'।।

द्वाराष्ट्रियाग्यस्ते त्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्रभाग नियम पर द्वारा भ स्वार्ण प्रमुद्धितीयेन वृणे वर्णिति द्वितीय वर प्रथमप्रश्रपिसमाप्तेत्वा 'येषं प्रेते विचिकत्ता' इत्यार्ण स्वार्ण स्वार्य स्वार्य स्वार्

'भय वा ज्रस्यवद्गाढं व्योमेव मद्य तादशम् । प्रकाशते लोकदृष्ट्या नान्यथादक स्पृशेत परम्' ॥ इति ।

निवन्धोक्तर्समारणाचस चासन्तर्जाविभिन्नत्येन प्रश्नेष्ट इति । जीवस्य त्वप्रसाक्षालं 'किंसिद्धीरः प्रत्यात्मानमेक्षदाष्ट्रचय्धार्त्त्वत्यं इति श्रुतेः । न चाष्ट्रचयुक्ष्यत्त्वं तृद्धये इति श्रुतेः । न चाष्ट्रचयुक्ष्यत्त्वं तृद्धये इति श्रुतेः । न चाष्ट्रचयुक्ष्यत्वं तृद्धये इति श्रुतेः । विश्वस्य । 'तवा सिद्धं भव्य विदिष्यामि' इति वासुप्रतिपादक्षश्चतेः 'म्न्य ति श्रुतेश्च अमिस्तु पृष्ट एव । जीवसाणुत्वं जीवाणुत्ववाद उपपादि, अतो न जीवो वासुवरप्रसक्ष इति । अन्यव वासुरि त्वाचप्रसक्षविवपयोतो क्षरं प्रसक्षां पृष्टं परं च अन्यव श्रंकरमाण्येऽच्य प्रश्नसाङ्गीकारः केषां विदस्य पृषक् सन्तं स्कोत्पति स्वष्टत्वाद्वीकृतं सन्त्वमिति चेत् कृतो निराक्षियते श्रुत्यर्थसंगति-चर्जादिति चेत्र प्रवस्याणे उत्तरद्वण्डे उमामदेश्वरतं सन्तिति चेत् कृतो निराक्षियते श्रुत्वर्थसंगति-चर्जादिति चेत्र प्रवस्याणिकरणाच्छिते । वर्षाद्वर्थसंगति-चर्णाति स्वर्णाति । वर्णादि सीमनस्पर्णने समानकं सर्वस्रक्तम् । अर्थस्ति हेस्रती मानिमि मां प्रति मित्रता श्रान्तिकर्यः इति । तयादि सर्वातं प्रतिता सर्वातः । वर्षादेश्वतीतो उन्यस्स्वितः स्वर्णाति प्रतिताः दति तव विता प्रतिता स्वर्णाते वर्णाता उत्तर्वातं परतितः । वर्षाद्वर्णाती स्विता प्रतिताः दति तव विता प्रविताः। । विकेता उवाच ।

'खर्गे ठोके न मयं किंचनािख न तत्र च त्वं न जरवा विमेति' किं च 'उमे तीर्व्वा बरानायािपासे शोकातिगो मोदते खर्गठीके' इति

यामिति वर्णागमः । एतरमे स स्वमितिति । इतः संगतिर्भिन्ना प्रयाणामेवाप्रिजीवपर-मास्मतामेव वरप्रदानसामर्प्यात् वक्तव्यतयोषन्यासो दृश्यते कठवछीपु तद्विपय एव च प्रश्नो नातोन्यसः प्रश्न उपन्यासो वा दृश्यते इति सुप्तार्थः परेपास् । अवधारण एवं पदं व्याकृतमग्र नाचिकेतः प्रजानन् इत्याधुत्तरम् । येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्तीखेके नायमस्तीति चैके' इति द्वितीयः भक्षः । देवैरत्रापीलग्ने उत्तरम् । 'अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात्' इति तृतीयः प्रश्नः । 'सर्वे वेदा यत् पदमामनन्ति' इत्यादिना

## भाष्यप्रकातः ।

काल्पनिकत्वं शङ्काम् । 'यत् तत् पश्यसि तद् वद' इति श्रुत्वेव सिद्धत्वात् । नच निर्हेतुकत्वम् । 'तमज़बीत् प्रीयमाणो महात्मा' इत्युक्तवरवदसापि वनतृपीतिहेतुकत्वात् । नच तत्त्रीतेः कालपनिकत्वम् । 'नेपा तर्केण' इति वाक्यस्यस्य प्रेष्टपदसीव गमकत्वात् । नच 'यत् सांपराये महति बृहि नस्ततु' इतिवदस्यापि पूर्वप्रशासवादत्वं शक्क्यम् । निपयनिर्देशनिरोधात । नच, 'धेयं प्रेते'

## रहिष्णः ।

तु त्रयाणामेव प्रकरणानामेक एवरान्देन चतुर्थप्रकरणन्यवच्छेदः । अस्मद्रक्तेति भाष्यातं । उत्तरत्वेन त्रयाणामेव न चतुर्थसेवमुपन्यासः । चकारोध्यादिसमुज्ञथे, अध्यादिकथनं च प्रश्नसम्बर्धे, प्रश्रथ द्वितीयचकार उत्तरप्रश्रमावार्थ स चोत्तरः प्रयोक्तव्यः उत्तरवतीवेदान्तप्रश्नात यत्रैवं तत्रीवं वेदश्चतिवदित्युत्तरोत्तरत्रश्रप्रयोगफलं विह्नमान् धूमादित्यत्र पर्वतो विह्नमानितिवद्वत्तरत्रयोगफलिति स्त्रार्थः । सिद्धत्यादिति बदेति होटः संप्रशार्थकत्वेन तथा तस्मात् । नन्वन्येप्यर्थाः सन्ति संप्रशार्थप्रहणे किं कारणमिति चेन्न । तृतीययरानन्तरमन्यं वरं नचिकेतो वृणीप्वेति सृत्यूक्तेः वर-कारणसत्त्वात् । शुर्त्येवेत्यत्रेवकारेण यरव्यवच्छेदः । वराभावं तत्र कारणाभावं च शङ्कते सा न न्व निरिति । आपयेत इति ग्रद्ध्यमिति शेषः । चरचदिति तवैव नाम्ना भवितापममिरिति वरवत पष्टयन्ताद्वतिः । अस्येति तुरीयवरस इति । चाक्येति

'नैपा तर्केण मतिरापनेया श्रोक्तान्येनेव सज्ञानाय श्रेष्ठ'।

यां स्वमापः सत्सष्टतिर्वतासि त्वाडङ् नो मूयान्नचिकेतः प्रद्या' ॥

इति वाक्यस्थस । किंच वरप्रदानसामर्प्यात् प्रश्नोत्तरे इत्ससंबद्धं वरोमीष्टमिति पक्षे वरः श्रेष्ठं इति पक्षे च प्रश्ने तयोः सामर्थ्यसाहेतुत्वात् । अमीष्टश्रेष्ठसामर्थ्यामविष्यतुरोपात् प्रश्नदर्शनात-। तदत्र नास्ति यौक्तिकत्वात् । तर्हि अनुवादत्वमस्य वृतीयप्रथस्यास्तित्याहुः न च घदिति । अयं च 'येयं प्रेते' इति प्रश्नानुवादः । 'यस्मिन्निदं निचिकित्सन्ति गृत्सो' इति पूर्वपादात् । अर्थस्तुक्तः । तदुभयोरर्थयोः प्रथमेथेनुवादत्वम् । अस्येति तृतीयत्रअस्य । पूर्वप्रक्षो जीवप्रश्रत्तस्यानुवादत्वं सिद्धसं कथनमनुनादस्तस्य मानः । विषयेति । पूर्वस्य जीनः तृतीयप्रश्नसाक्षरः । न च जीनोऽसर इति पूर्वातुवादत्वं 'एतद्भोवाक्षरं परम्' इतिश्रुतौ परपदेनादृश्यत्वादिषकरणोक्तपरव्रक्षोक्तेः । न च इताङ्गारा राज्यनावर राष्ट्र शास्त्रमा सरस्यान्यायात्रायात्रायात्रायात्रायाः । मृत्यु 'एतद्भोवाक्षरं मद्य द्येतद्भोवाक्षरं परम्' इत्याधनन्तरं 'न जायते त्रियते वा विपक्षित्' इति जन्ममरणप्रतियेषेन प्रतिपादमानद्यारीरपरमेश्वरयोर्भेदं दर्शयति । सति हि प्रसङ्गे प्रतियेषो मागी भवति त्रसङ्गश्च जन्ममरणयोः शारीरसंस्पर्धात् शारीरस भवति न परमेश्वरस । तथा । 'स्त्रमान्तं जागरितान्तं चोमी येनातुपरयति ।

महान्तं विभुमालानं मत्वा धीरो न शोचति'।।

इति स्वप्रजागरितद्यो जीवसीव महत्वविमुत्विविशेषणस्य मननेन शोकविच्छेदं दशर्यन प्राज्ञादन्यो जीव इति दर्शयति प्राज्ञविज्ञानाद्धि शोकविच्छेद इति वेदान्तसिद्धान्तः । तयात्रे 'यदेवेह तदसुत्र यदसुत्र तदेवेह स्रत्योः स स्रत्युमामोति य इह नानेव पश्यति' इति जीवनासमेदहष्टिमपवदति

## भाष्यप्रकादाः ।

इत्येतदुत्तरस्य श्रद्धप्रश्नात् प्रागभावात् तत्पूर्वेग्रन्थसः तदनुत्तरत्वं श्रङ्क्यम् । 'न सांपराया' इति वाक्ये परलोकासत्त्वमानिनः पुनः सुनः स्वव्याग्योत्तयाः तादशस्याप्यत्तियोधनसै वोत्तरत्वात्।

चातो जीवनवाबादोस्त्वित वाच्यम् । अद्दयत्वाद्यिकरणोक्तं रूपमेतद्ध्येवाक्षरं म्रबेत्युक्त्वा न जायत इति श्रुद्धक्तेत्तासां कृष्णावतात्परत्वात् । विपश्चित्यदात् 'सूर्यो विपश्चिन्मनसा पुनातु' इति विपश्चितः सूर्यत्वं कृष्णस्य सूर्यत्वं च 'कृष्णद्यमणिनिन्छोत्ते' इति वाक्यात् । जतः कृष्णविपश्चितो स्वार्यवाचक-त्वम् । जन्ममरणयोराविर्मावितिरोमावात्मकत्वाद्य दोषः । 'आविर्मावितिरोमावी शक्ता वै सुरवेरिणः' इति वाक्यात् । न च सुरस्य जलदोपात्मकस्यारित्वसमकालिकावाविर्मावीतरोमाविति शक्क्षम् । नारायणलेनात्मतः आविर्मावितरोमावाविति श्वत्वेश्च सुरवेरित्यसमकालिकत्वस्याविर्मावितरोमावायोः पौराणत्वात्। स्वमान्तं जागरितान्तं चेत्यादि कृष्णावतारे 'लोकवृत्त लोलकेकत्वस्याविर्मावितरोमावयोः पौराणत्वात्। स्वमान्तं जागरितान्तं चेत्यादि कृष्णावतारे 'लोकवृत्त लोलकेकत्वस्याविर्माव । इहिति इह् लोकेकृष्णावतारे । अमुत्र परवद्यणि । नानादर्शने स्वगतदितापित्तः साथनै राजसतामसज्ञाने निद्दस्य सात्विकं ज्ञानं संपाय नानादृष्टिनिवर्तनीया तदुक्तम्

'सर्वम्तेषु येनैकं भावमन्ययमीक्षते ।

अविनक्तं विमक्तेष्र तज्ज्ञानं सात्त्वकं स्मृतम्' ॥

इत्यकादशस्कन्ये । अतो न जीवनखनादाः । एवं विषयनिर्देशिवरोधादित्यथैः । र्कि च अनूध-जीवनश्र एकः अनुवादकं तु दशन्तदार्शन्तिकवोभिन्नं तत्र यदि दशन्तेऽनुवादकं वाक्यं आत् तदा दार्शन्तिकेषि वदेत् तदेव तु न दशन्तीयानुवादकवाक्यस्य स्वर्धान्तरादिदं वाक्यं जीवन्नश्रे गृरसुना 'अन्यं वरं निविकेतो वृणीच्य' इत्युक्तो निविकेताः

'यस्मिन्निदं विचिकित्सन्ति मृत्यो यत्सांपराये महति त्रृहि नत्तत् । योयं वरो गृहमतुत्रविष्टो नान्यं वरं तस्मान्नचिकेता वृणीते' ॥

इलाह । अत्र तस्मादिलस्य यस्मितिलादिनान् दितदितीयप्रशाधीदिल्ये अनुवादः स्वाध त्वेवं न्युनताल्यनिग्रहस्थानापतः । न हि मृद्ध जीवस्थात्ममाम्नं 'अधिकं तु भेदनिर्देशात्' इति सुत्रात् किं तु तसादिलस्य श्रीतपदस्थोक्तोमयार्षदितीयपद्यः मृद्धण्य इत्यर्थः । अतोनानुवादः व ग्रङ्कामित्यभैः । न पात्र पतुर्वो वरस्तस्य समासत्वात् निपकेता नामा अपि प्रसिद्धौ अतोन्यं वरं निषकेतो वृणीप्य इत्यन्तं वरमायस्थात्मकत्तृतीयो मृद्धपत्र इति । एवं तृतीये प्रश्ने समार्थितं देवैदात्रापीत्सस्य प्रथमवित्यमिति । येयं मृत्र इत्याद्व स्वस्य प्रथस यद्वचरं तस्य देवैदाप्रापीत्सात्म्य 'निषकेता वृणीते' इति प्रमम्बद्धीसमात्यन्तस्य मृत्यस्य प्रथस यद्वचरं तस्य देवैदाप्रापीत्सात्म्य 'निषकेता वृणीते' इति प्रमम्बद्धीसमात्यन्तस्य मृत्यस्य प्रथस यद्वचरं तस्य देवैदाप्रापीत्सात्म्य 'निषकेता वृणीते' इति प्रथमवितान्तस्य क्रमसात्र प्रापानाविद्यम् प्रमानाविति पाठः । तत्त्यूर्वेति मृद्धमश्राप्यवैन्त्रस्य प्रयमवितिसात्मनत्तस्य देवीयवद्धीस्यस्य 'न सांस्रायः' इति वाक्यात्यभैस्य । तदसुत्तर्तस्य द्वितीयवद्धीस्यस्य 'न सांस्रायः' इति वाक्यात्यभैस्य । तदसुत्तर्तस्य द्वितीयवद्धीस्य 'न सांस्रायः'

न सांपरायः प्रतिमाति वाठं प्रमाद्यन्तं वित्तमोद्देन मूडम् ।

व्ययं वा ठोको नास्ति पर इति सानी पुनःपुनर्वश्रमापद्यते भे'।। इति वाक्ये । स्वयदोति रूत्युवशनत्वोत्तमा । ताहदोति परठोकासत्त्वमानिनोपि । अस्ति 'वस्तित्वेके नापमस्त्रीति चेक' इत्यनयोरस्तियोधनपक्षस्त्रात्रापि सत्त्वात् । यद्धर्मप्रकारकयद्विपयकप्रश्च-स्तद्भाविष्ण्यतदुरेस्यकपुत्तमिति नियमस्य को पटः कम्युशीवादिमान् पट इत्यादिषु दर्शनादस्ति-

#### भारययकाताः ।

नच तदग्रिमग्रन्थवैयर्थ्यं श्रक्तम् । उत्तमाधिकारदर्शनेनाधिकप्रश्लोदयार्थमेव तदुक्या अवैयर्थ्यात् । तत एव श्रेपःप्रेपसोर्विद्याविद्यपोथ कथनमपि युज्यते । अतः 'तं दुर्दर्शम्' इति वाक्यद्वयान्त-

## रहिमः।

घटितजीवनश्यस्यास्तिवोधकस्यासंपराय इति / वाक्यस्योत्तरत्वादिति । तदिग्रमेति न संपराये-तिवाक्याप्रिमस्य 'श्रवणायापि चहुमियों न रुम्यः' इत्यादिजीवनिरूपकप्रन्यस्य वैयर्थम् । उत्त्तमेति यस्मित्रिदमिति वाक्येन कामाप्रठोमादुत्तमाधिकारदर्शनेन त्वादङ् नो स्वात्रविकेतः प्रधा' इति प्रथमग्रंसया चोत्तमाधिकारदर्शनेन । अधिकेति प्रध्नश्रोदयार्थम् । तद्वत्त्वयेति तद्ग्रिमप्रन्योत्तया हेतोः । तत्त इति अधिकप्रश्लोदयार्थस्वादेव

'अन्यन्त्रेयो अन्यद्वतेव प्रेयस्ते उमे नानार्थे पुरुषं सिनीते । तयोः श्रेयआददानस्य साधु भवति हीयतेषीय उ प्रेयो हणीते ॥ श्रेयश्च प्रेयश्च मतुष्यमेतस्ता संपरीत्व विविनक्ति भीरः । श्रेयो हि पीरो अपिप्रेयसो हणीते प्रेयो मन्दो योगक्षेमाद् वृणीते ॥ सत्त्वं प्रियान् प्रियस्पांश्च कामान् अपिष्यायत्विकितोऽत्यसाक्षीः । नृतां सुतिं वित्तमयीम्बासो यसां मृत्वन्ति बहुवो मतुष्याः'॥

इति श्रेयात्रेयसोः । सिनीत इति छान्द्रसत्वादेकवचनं वामीत इत्यधः । ना इत इति छेदः । एत इत्यत्र प्राप्तुतः । तो संपरील मनसालोच्य विविनक्ति पृथक्तमेति गुक्लाप्वय् । अभिन्नेयसे इति अभिन्नेयो विद्याय । त्रेयः पञ्चपुत्रादिलक्षणम् । योगक्षेमात् योगक्षेमनिमित्तम् । स्रतिमिति गृतिम् । अतस्त्वं नचिकेतः श्रेय आददान इति भावः । विद्यति उक्तश्चलम् एव

'द्रभेते विपति विप्रची अविद्या या च विद्यति ज्ञाता । विद्याभीभितं नाचिकेतर्स मन्ये न च्या कामा बहुवी ठोलुपन्तः ॥ 'अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः खपं धीराः पण्डितंसन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति सद्याः अन्येनैव भीयमाना ययान्धाः' ॥

इत्यनेन विद्याविद्यावे दूर्ग महतान्तरेण पते श्रेयःभेयसी । विष्युची इति । व्यन गती भ्या. था. से. व्यन्ते इत् संग्रसारणं नानागतिभिन्नके संग्रासोध्रहेतुव्वेन एका विपूचिरविद्या या । सीर्याच् । वपरा विपूचिरविद्या इति ज्ञाता भवेत् । विद्या अभीष्तिता यस्य । इन्द्रोत द्रम गती म्वादिः था. से. यङ् दन्द्रम्यने दन्द्रम्यमाना, ग्रानच्, आने युक् । युनायुनः कामकामा गम्यन्ते वागम्यन्ते चेत्यभैः । परियन्तीति परितो गन्वन्ति श्रेयःभयसीतियाविद्याश्च कपनमेवं कृतमस्याधिकप्रश्रोदया- प्रंत्यं हु अयस्य प्रयोजनस्य कपनस्य कारणत्वम- अगिष्वस्य प्रयोजनस्य कपनस्य । यत्र कपनस्य कारणत्वम- अगिष्व व्यनस्याभिनिवेशः कारणिकित्रश्रोदयाः प्रयोजनस्य कपनस्य । यत्र कपनस्य कारणत्वम- इति व्यवपनस्याभिनिवेशः कारणत्वम- इति व्यवपनस्याभिनिवेशस्य सृत्युनिवस्यभिति । व्यथिकरणं कुलं केपन् स्ताभिनिवेशस्य सृत्युनिवस्यभिति । व्यथिकरणं कुलं केपन् स्ताभिनिवेशस्य सृत्युनिवस्यगिति । विषयित्रणं कुलं क्षेत्रभित्रस्य सृत्युनिवस्यभिति । व्यथिकरणं कुलं केपन् स्ताभितिवेशस्य सृत्युनिवस्यिति । विषयद्वस्यमे वक्तव्यम् ।

विद्यामीप्सितं नचिकेतसं मन्ये न त्या कामा बहवो स्टेल्पन्ते ।

भाष्यप्रकाशः ।

संदर्भ एव तृतीयवरप्राप्तस्य द्वितीयप्रश्नस्य पूर्वेः 'अन्यत्र धर्मात्' इत्यनेनोक्तस्य प्रश्नस्य तृतीयत्वं प्रसादहेतुकत्वं च मन्तव्यम् । नच प्रसङ्गाभावः श्रङ्काः । जीवप्रश्नप्रत्युचरोपसंहारस्ये दुर्दर्श-वाक्योत्तरम् ।

'एतच्छुत्वा संपरिगृह्य मत्वेः प्रगृह्य धर्म्यमणुमेतमाप्य । स मोदते मोदनीयं हि लब्धा विष्टतं सत्र नचिकेतसं मन्ये' ॥

इत्यसिन् वाक्ये, एतर्ट्शवाक्योक्तं, देवं व्यवहर्तारं जीवमाचार्यमुखाच्छुत्वा संपरिगृह्य सम्यगात्मत्वेनोपादाय मत्यः अरीरद्वयन्यतिरिक्तत्वज्ञानेन हर्पश्चोकग्वन्योऽपि, वेऽन्येऽरिक-द्वाक्षेतिवाक्योक्तन्यायान्मरणभमेव सन् प्रगृह्य धम्ये, 'न हि सुविज्ञेयमणुरेप धर्मः' हत्यु-पक्षमवाक्ये धर्मरवेनोक्तो यो जीवसस्मादन्येत सहित्यानिकटस्यं प्रवर्षणालम्वय, अणुमेतमाप्य,

वाक्यद्वयात्रे तृतीयः प्रशः। तृतीयत्विमिति प्रश्नत्रये श्वत्यभिगय उक्तः। तेन त्रयाणामेवेत्येवकारः सीत्रः समर्थितः। प्रसादेति प्रसादो वरद्वारा हेतुर्यसः। न च सृत्युनाऽन्यं वरं नचिकेतो वृणीच्वेति प्रोक्ते वाक्ये प्रसादो न वर इति शक्क्षम्। श्वत्यात्रे यस्मिन्निदमिति वाक्ये गृहवरस्य नचिकेतसः उक्तत्वात्। एवं चात्रापि प्रसादो वरः प्रश्न उत्तरं व। प्रसङ्गेति। तृतीयप्रश्ने संगत्समावः। दुर्दर्जीति

'तं दुर्दर्श गुदमनुष्रविष्टं गुहाहितं गहरेष्टं पुराणम् । अध्यास्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्पशोकी जहाति' ॥

्र इति वाचयम् । गह्यसनेकार्थसंकटम् । तत्र तिष्ठतीति गहरेष्ठम् । अधीति आस्मनीत्सस्यास्म अध्ययीमावः, तस्त्रवन्धियोगः । जीचमिति जीवप्रश्लोतसभ्याम् । शरीरेलम्यास्मयोगाधिगमेनेत्ससानिकायः । योज्य इति ।

> 'येऽन्येरविन्दाक्षविमुक्तिमानिन- ' स्त्वय्यस्तमाबादिवशुद्धग्रुद्धयः । आरुद्ध कुम्ब्रेण परं पदं ततः पतन्त्ययोऽनादतग्रुम्मदङ्घयः' ॥

अयं न्यायः प्राप्तसांक्यसामर्क्तिन मर्क्यवदोषमादनाय तस्मान्मरणधर्मेस्त्र हेतुः । यद्यप्यास्वत्रयप्राप्तिविकस्तयाणि मृत्योः सुक्ष्मदेद्दीयोऽत्यन्तिवस्ररणरूपो जीवस्यास्त्येव पत्तन्त्यध इति
वचनात् । इत्युपेति जीवप्रश्नान्तसुन्तरोप्रक्रमवाक्ये 'दिवर्षाणि विचिकित्सितं पुरा गृहि सुविज्ञेयमणुरेष पर्मः' इतिवाक्यम् । धर्मत्वेनेति तथाव धर्म्येमिस्त्र धर्म धर्मत्वमर्द्देतीति धर्मः । वैदिक्तप्रक्रियास्त्रेन 'स्त्रन्ति व इति सुक्ष्मेण यत् । तथाव इतिः 'प्रातिपदिकमात्राचर्द्देतीति चत्' इति ।
धर्मेमिस्त्र धर्मस्य मावप्रधानिदेशापत्या 'धर्मपप्येन्यायादमाने चृत्ते परिपस्त्रजाते' इति सुति ।
धर्मेमिस्त्र धर्मस्य मावप्रधानिदेशापत्या 'धर्मपप्येन्यायादमाने चृत्ते परिपस्त्रजाते' इति सुति ।
धर्मेमित्रप्रस्ति सुपणे 'द्वा सुपणे सुन्ता सखाया समाने चृत्ते परिपस्त्रजाते' इति सुति ।
धर्मे अग्रद्वेसस्तार्थः । इदमेव धर्मस्त्रमर्द्विति धर्म्यं । इदमेव धर्मेण प्राप्यं धर्म्य 'नीवयोपर्मेविष्पर्त्रमृत्यार्थेति वत् । धर्म प्रदृष्टेति क्रचित् पाठः, ध्र्यकृत्य गरीरादिति 
तद्वास्यमिस्रायद्वाप्तिस्सार्यमाहुः अणुमिति । एतं जीवमणुमाप्य प्राप्य द्वात्वेति यावत् स्रक्तिनानतर-

उत्तरम् । एवमग्निजीवन्नक्षणां प्रश्नोत्तराणि । तत्र यदि साङ्क्षमतं निरूपणीयम्, 'इन्द्रिपेभ्यः' इत्यादि स्यात् तदा चतुर्थस्याप्युपन्यासः स्यात् । उपन्यासे हेतुः प्रश्नः । अत एव पश्चाद्वचनम् । तस्य प्रकृतेऽभावादस्यदुक्तरीत्या त्रीण्येव प्रकर-णानीति सिद्धम् । उत्तरप्रश्नभावार्थं चकारः ॥ ६ ॥

भाष्यप्रकाशः ।

सः, जीवं ज्ञात्वा विद्वान्, मोदनीयं सर्वधारुम्बनेन प्रसादनीयं मदा छन्ध्वा प्राप्य मोदते । एवं क्षेत्रानन्द्रपातीति श्रुतेः । मोदते हि यतो हेतोरतो निष्मेतसं त्वामधिकारिणं प्रति सब सदन-भूतं त्रक्ष विश्वतमपाञ्चतद्वारं मन्य हित स्थनेन त्रक्षणः स्मारणात् । नच पश्चमवछीस्यस्, यथा च मरणं प्राप्येति सार्द्ववाक्यस्योचरत्वं श्रद्धम् । न्यविद्वतत्वात् । हन्त हदं प्रवश्यामि गुश्चं त्रक्ष सना-तनिमिति प्रतिज्ञानन्तरपठितत्वेन तद्धीलागेधनार्थत्वावगमाव । नचात्र छीलाङ्गीकारे मानामावः श्रद्धाः । य एप सुप्तेषु जागर्वीत्यारभ्य बद्धीसमाप्तिळीलाकथनदर्शनेनापि तथावसायादिति ।

रदिमः।

मि । स इति मर्लः देहद्वयिविष्टः, जीवमणुमक्षरांशमिति न कर्मकर्तृविरोषः । स्वनिति अक्षरम् । अपेति नाष्ट्रणे मृयादिति सुवोधिन्या महाप्टन्नकः सञ्चतः धारयिष्यति चेति । स्मरणेति तथा च स्मतस्य महाप्रश्रस्योपेशानहैत्वात् जीवमभोत्तरेण महाप्रश्रस्य प्रसङ्गसंगतिरिति न मसङ्गामावः शङ्गः । नतु देवैरप्राणीतस्य उत्तरतं भाष्य उत्तः तत्र संभवति देवैरपि संदिरभमत्र यत उपसंहारेषि 'पस्मित्रदं विचिकित्सन्ति' इति संदेहः श्रुत्योक्तः । अत एवान्यं वर्ग निषेक्तो वृणीप्पेति पृत्युनोक्तम् । संदिरभस्यानुक्तरत्यात् । अत्र मन्यच्छ्रेत इसादीनामधिकप्रश्रोदयार्थत्वं अवणायापीत्यादिना पुनर्जावनिरुत्यणं तत्राच्याव्यां वक्ता कृष्यज्ञेस रुप्योक्ति सहुष्टा चिन्त्यमान इति च एव जीवः । अतः संदिरभस्यानुक्तरत्वम् । उत्तरसमाविकायां तं दुर्दर्गमित्यादिचास्यद्वयं तह्याकृतं वत्राध्यस्यात्रयोगाविकायः । अतः संदिरभस्यानुक्तरत्वम् । उत्तरसमाविकायां तं दुर्दर्गमित्यादिचास्यद्वयं तह्याकृतं निष्टाप्रस्यात्रयोगाविकायस्यात्रयोगाविकायः विवास्त्रस्य विवास्त्रस्य विवास्त्रस्य । अतः श्रंकरमाप्योक्तमः ततो अवस्त्रस्य । अतः श्रंकरमाप्योक्तमः विवास्त्रस्य । अतः श्रंकरमाप्योक्तमः विवास्त्रस्य । अतः श्रंकरमाप्योक्तमः

'हन्त त इदं वक्ष्यामि गुद्धं मद्ध सनातनम् । यया च भरणं प्राप्यात्मा मवति गौतम'॥ 'ग्रोनिमन्ये प्रयचन्ते शरीरत्वाय देहिनः।

साणुमन्येऽनु संयन्ति ययाकर्म ययाश्चतम्'॥ इति व्यवहितशुक्तमिलाशक्षा समादशुर्ने चेति । व्यविति येयं प्रेते इति जीवप्रश्नस्य प्रयमवृद्धीखत्वात्तया । यथा प्रदरे प्रदरेऽसद्दोद्दारितानि पदानि न प्रमाणानि संनिध्यमावात् । तथात्र प्रश्नोत्तरप्रमाजनक्षत्वरामिति मावः । वद्

'खार्थबोधे समाप्तानामङ्गाङ्गिरवाघपेक्षया ।

वाक्यानामेकवाक्यत्वं पुनः संहत्य जायते' ॥ इति ।

पूर्वतद्रालश्रोतरमानो मविष्यतीति चेत्रताहुः हन्तेति । ग्रहामिति 'यहं वसणि वाष्यये' इति श्रीमागवतात् कृष्णावतारूपम् । तथा च चीविषयरवाभावात् नाङाङ्गित्वाययेक्षेति मावः । स्री लाक्यनेति 'श्रोतव्यविषयत्वेन लीला दश्विधा यतः' इति द्वितीयस्कन्मसुयोधिनीकारिकातो दश्विषकीलाहुः प्रयमम् ।

## रदियः ।

'यथा हि मरणं प्राप्यारमा भवति गोतम । योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः । काणमन्येऽसमंयन्ति यशक्मे यथाश्रतम् ।

मरणं प्राणत्यागं जीवीयं प्राप्य लक्ताः प्राणा भगवत्समीपं गच्छन्ति स आत्मा आध्या-लिकादिशितयविदाश्रयो भवति आत्मावतारादिरिष । ठोकवत्त ठीठाकैवल्यमिति स्त्रानुसरणात् । धीरविषय उक्तः । अधीरविषयमाह योनिमिति 'योनेः शरीरम्' इति स्त्रात् । स्याणुमन्ये । श्रुतं गर्वोदिमखद्वारा । प्रसङ्गागतान्यगतिसहितेश्वरिनर्याणस्य मक्तिठीटात्वेषि शोकदत्वात्तिहहाय विसर्गठी-लामारम्याहः य एष्विति ।

य एप सप्तेष जागतिं कामं कामं प्रख्यो निर्मिमाणः ।

तदेवावकं तह्न तदेवामृतम्ब्यते ॥

अवकं ऋजः 'विसर्गः पौरुपः स्मृतः' इति बाक्यम् । अत्र स्वप्नसृष्टिनिर्मातृत्वं तच कर्तत्वमात्रं नामित्रनिमित्तोपादानत्वरूपमिति न संध्याधिकरणभाष्यविरोधः 'यस्मिन् छोकाः श्रिताः सर्वे तदुनात्मेति कश्यन एतद्वैतत्' इति श्रुतिरत्र अत्मेति अत्मन्तमेति तद्वद्ध 'ॐतत्सदिति निर्देशी महाणिखिविधः स्मृतः' इति अत्र लोकधारकत्वादाश्रयलीला कृष्णाश्रयनामाश्रयः ।

'अग्निर्ययेको भवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो बमूव । एकस्तथा सर्वमृतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो चहिश्य' ॥

वासुर्ययेक इति वाक्यं पूर्ववत् । अत्र धर्मिणोऽसाधारणधर्मेण व्यापकत्वेन रूपनामनिर्वोह-कत्वलीला तत्त्वादिरूपनामनिर्वाहकत्वेन सर्गलीला । महत्तत्त्वाहंकारादीनि नामानि 'श्रीसः प्राष्ट्रालयः' इति वाक्यात् रूपाणि ।

सूर्यो यथा सर्वलोकसा चक्षुर्न लिप्यते चाक्षुपैर्वाह्यदोपैः । एकस्तया सर्वमृतान्तरात्मा न ठिप्यते छोकदुःखेन वाद्यः'।।

इसत्र ठोकद्वःखासंसप्टरनोत्तया जगद्धापारवर्जं 'सर्वरसः' इति श्रतेः सर्वरसठीला विसर्गलीला । मकानुरोधिनी ठीठां विसर्गरूपामाह ।

'एको नशी सर्वभूतान्तरात्मा एकं रूपं यहचा यः करोति ।

तमात्मसं येऽत पश्यन्ति धीरास्तेषां सुखं शासतं नेतरेपाम्' ॥ इति ।

अत्रैकरूपस बहुपाकरणं मक्तानुरोधात् यद्यद्वियेति वाक्यात् । आत्मस्यं श्रुतिस्यं 'तस्मात्र-मित्रा एतास्ता आमिर्मिन्नो न वै निम्रः' इति कृष्णोपनिपच्छतेः मनःस्यं वा 'स मानसीन आत्मा जनानां सर्वात्मा' इति श्रुतेः । फठदातृत्वरूपां स्थानादिलीलामाह 'निस्यो निस्यानां चेतनश्रेतनाना-मेको यहनां यो विद्याति कामान् तमात्मस्यम्' इति पूर्ववत् । सुखस्याने शान्तिः फठमत उपपत्तिस्ति स्त्रात्

'तदेतदिति मन्यन्ते निर्देश्यं परमं सुखम् ।

क्यं तु तद्विजानीयात् किसतो मार्ति वा न वा' ॥

तद्रख् एतरप्रसक्षं समीपतरं मन्यन्ते जानन्ति अवनोधयन्ति वा निवृत्तेपणा ब्राह्मणादयः तसाखं क्यं केन प्रकारेण जानीयामहं निचकेताः। विजानीयात् यः कीषि । किमुतेति नातिशये

## रहिमः ।

आङ्क्तेः, न विकल्पे, वाकारोक्तेः । अतः प्रथे आसमन्तान्द्राति न वेति प्रश्नः । मासाद्वारा दीप्यते इरसुचरमाह 'न तुत्र सूर्यो माति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोयमग्निः ।

तमेव भान्तमनुभाति सर्व तस्य भासा सर्विमिदं विभाति' ॥ इति ।

'अनकतेस्तस्य च' इत्यत्र व्याकता पञ्चमवहीस्या ठीठा । एवमा वहीसमाप्ति ठीठा-कथनदर्शनेनेसर्थः । अप्रेतनवर्स्यर्थः कथ्यते प्रसङ्घात् । 'अत एव च नित्यत्वम्' इति सूत्रमाण्ये वेदस्पार्थतील्यं शन्दनस्वेदपुरुपशन्दवान्यरवमुक्तं तदाहः अर्ध्वमूल इति इयं विसर्गरूपेण ठीळा 'तस्माद्दिराडजायत विराजो अधिपुरुषः' इत्युत्तवा किंचिदन्यदुत्तवोच्यते 'तस्माद्य-ज्ञात्सर्वहतः ऋचः सामानि जिज्ञरे छन्दा श्रीस जिज्ञरे तस्माद् यज्ञत्तस्मादजायतं इति श्रुतेः । 'ऊर्ष्वमूलोऽवाक्ताख एपोऽश्वत्यः सनातनः । तदेव शुक्तं तद्वस्य तदेवासृतसन्यते' 'तस्मिलोकाः श्रिताः सर्वे तद्वनात्मिति कथन एतद्वेतत्' इति श्रतिः । अत्र पक्षित्रपमनृक्षेत्र व्रक्षत्वेन वेदोऽवर्णि । नज बुधे छोकानां शितत्वं वाधितमिति चेन्न ऊर्ध्वमूछं तद्विष्णोः परमं पदमस्य स्वर्गनरक्षतिर्यगादि-शाखाभित्वाकशाखः अश्वत्थः अश्वत्थं जलमस्यास्ति 'अर्शशायच' 'आपः प्रजाहितं शान्तं अश्वत्थं पवनं शिवस्' इति केशरमालाकोश इति व्याख्यासधायां भाउदीक्षितः । यदा अश्वस्तिष्ठलस्मिनि त्यश्वरयः होकास्त्वश्रे तिप्रन्ति अस्मिस्त्वश्रस्तिप्रतीति अश्रो ह्रपं कृत्वा यदश्वरथे तिप्रते इति अश्वशब्दी योगरूढः 'विचारी योगरूढितः' इति पूर्वभीमांसाकारिकायाः । तथा च व्यापकोश्वनामा पदार्थः कल्की अवतारः । अवतारस्वाद्वयापकः । रूपं प्रत्यक्षाश्वरयरूपम् । तिष्ठत इति उपग्रहन्यत्ययः । परसीपदी आत्मनेपदी उपग्रहः । सनातनी नित्यः । तथा च वेदतरीः शन्दारमकत्वमर्थतरीरवतारा-रमकत्वमतीत्र शक्तत्वादि विदयी श्रुतिः तदेव श्रुक्तमिति । शुक्त गमने भ्वा. प. से. गतमिल्यर्थः कियेति यावत् वेदार्थयोरभेदात् । तहसेति अवतारायतारिणोरभेदात् । एतदमृतमिति तस्मिछोकाः श्रिताः सर्वे । अत्यन्तं नेति प्राप्तोतीलयात् । अग्रे मगवतो मारणलीलार्यमारकं रूपं भगवत आह यदिदं किं चेति । कम्पनादिखधिकरणे चिन्तिता । इयं ठीठा स्थानठीठा । पुनः स्थानठीठामाह ।

'मयादस्याधिस्तपति मयातपति सूर्यः । भयादिनद्रश्च वायुश्च मृत्यर्भावति पञ्चमः' ॥

इति । स्पष्टम् । यथा वजीवतकां खामिनं द्याऽभिमुखीकृतः भूता नियमेन तच्छासने प्रवर्तन्ते तथेमाः प्रजा इति खानठीला । प्रवेषाक्ये फल्युक्तं य एतिहदुरमृताखे भवन्तीति दितीयन् अखक्तस्थानठीला ज्ञानफल्याह ।

> 'इह चेदशकद्बोद्धं प्राक् शरीरस्य निससः। ततः स्वर्गेषु ठोकेषु शरीरत्वाय कल्पते'॥

इति । खानलीलं बोदुमशकत् शकोति काळन्यत्यः । शरीरत्य विस्तसः पतनात् ,शक् । किपिद्धिस्तसः इत्यत्र विश्वन इति पाठः । श्रम धातुः खेदतपसोः दि, प. से. । बोदुमित्युक्ते खान्-लीलाबोधे वैजालौत्कळवेजात्येमाद्द यथाद्द्यें तथात्मिव यथा खप्ते तथा पिनुलोके यथान्तु परीव दृद्दशे तथा गन्धर्वलोके छायात्तपी बखलोके इति । बाद्यें प्रतिपिम्यमृतकार्येश्वरं पर्यति तथात्मिन सुद्धौ मनसि वा 'स मानसीन बात्मा जनानाम्' इति श्रुतैः। पर्यति यथा च दर्शे चन्द्रसुर्ययोः संगमे यथा

<sup>1.</sup> वैवाखात्। २. वैवाखात्।

## रहियाः ।

चावलोकनात्मके दर्शे विषयत्वेन पश्यति तथा आत्मनि मनसीति पूर्ववत् 'दर्शस्तु संगमे चन्द्रसूर्य-योरवलोकने' इति विश्वः । चन्द्रसूर्ययोरवलोकने इत्यन्वये सूर्यत्वेन चन्द्रत्वेन पश्यतीत्पर्यः । यथा स्त्रे जीवस मायिकभोगस्तथा पितृलोककामस पितृलोके उपस्तिते मायिकभोगः यथाप्स परिदृश्ये परिदृश्यते एकोपि बहुत्वेन इव तद्भत् । तथा तेन प्रकारेणैको बहुत्वेन परिदृश्यते कायातपयोरिवात्यन्तविरुक्षणौ बह्मरोके । शोकाभावफरार्थमाह ।

'इन्द्रियाणां प्रथमभावमृदयास्त्रमयो च यत । प्रयगुत्पद्यमानानां मत्वा धीरो न शोचति'॥

इति । युक्तो हि इन्द्रियाणां पृथगुत्पन्नानां पृथग्भावं मत्वा ज्ञात्वा न शोचति । अयगपि भेदो निरध्यस्तदेहेन्द्रियकेषु । मक्तिज्ञानमार्गयोः निरध्यस्तदेहेन्द्रियकेषु भेदावाह निरध्यस्तेन्द्रियो भक्तश्चेदिन्द्रियाणामुदयः निरध्यस्तेन्द्रियेरेव कर्मकरणसंभवात् । ज्ञानी चेदिन्द्रियाणामस्तमावः । इन्द्रियत्वेनाज्ञानमारमत्वेन ज्ञानम् । 'आरमेति तूपगच्छन्ति ग्राह्यन्ति च' इति फलाध्यायस्त्रात् मक्तस्यामतत्वं फलमाह इन्द्रियेभ्य इति ।

'इन्द्रियेम्यः परं मनो मनसः सत्वमत्तमम् । सत्त्वादधि महानात्मा महतोऽज्यक्तमत्तमम् । भव्यक्तात्परः पुरुषो व्यापकोऽलिङ्गः एव च । यण्ज्ञात्वा मुन्यते जन्तुरगृतत्वं च गण्छति' ॥ इति ।

परस्विमिन्द्रियनायकत्वात् 'मनसैवानुद्रष्टच्यः' इति करणत्वाच । उत्तमत्वं ज्ञानजनकत्वा-द्विष्णुत्वीपपादकत्वाच । अधि न दघातीत्यधि घोः किः आधेयो जीवः आत्मा अस्य सत्त्वाद्विष्णुत्वा-पादकादत्तमत्वं कयमित्यत आह महानिति । अपरिन्छिन्नपरिमाणवान् मुक्त इति यावत् । तथा च निर्मणत्वाद्वमत्वमधिकत्वं वा कवर्णलोपात् । अध्यक्तमक्षरम् । अलिङ्ग इति लिङ्गयते गम्यते येन ' तत्त्रशोक्तं चिह्नं तदविधमानमसेत्रिङ्कः । चिह्नादीनां विधमानत्वाहिङ्कः ठिगि गतौ म्वा. प. से. ।

'नवाम्खुदानीकमनोहराय प्रफुछराजीवविठोचनाय । वेणुखनामोदितगोकुलाय नमोस्त गोपीजनवल्लमाय'।। इति ।

गोपीजनवलमाप्टकोक्तानि चिहानि गम्यन्ते येन स आत्मा ठिङ्काः तज्ज्ञात्वेत्युक्तं तत्र करणाकाद्वायामाह ।

'न संहरो तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुपा पश्यति कश्यनैनम् । हृदा मनीपा मनसाभिकृषो य एतिहृदुरमृतास्ते भवन्ति'।। इति ।

संदर्भे सम्यव्ज्ञानाय रूपं तिष्ठति । द्रव्यचाक्षुपं प्रत्युद्भृतरूपस्य कारणत्वेन कथं तत्पदयति । उच्यते । हदा मनसा । मनीइ मनसः संकल्पादिरूपसंष्टं नियन्तृत्वेनेति मनीइ बुद्धिस्तया मनसा अभितः कृष्ठम् । सुपां सुः मनसाभिकुष्ठः । एतद्विशेषणं रामतापिनीये 'उपासकानां कार्यार्थे ब्रह्मणो रूपकल्पना इति । स मानसीन भारमा जनानामिति मनसा । नतु मनीप्राह्यत्वापतिः भारमा 'मचयाहमेक्या प्राद्यः' इति वाक्याद्धक्तिमात्रप्राद्ध इति चेत्र । मनसामिक्क्षपदेन मनसामिकत्यन-विषय उच्यतेऽत्र मनसा कल्पनं 'मिक्तरहस्यमञ्जनं तदिहासुत्र फुठमोगनैरादयेनासुष्मिन् सनःकल्पनः

१. वेबालाइ। २. वेबालाइ।

## रदिमः।

मेतदेव च नैःकर्म्य' इति गोपालतापिनीयशुत्सुक्तमासः कत्पनरूपं गृह्यते इति मनसा कत्पनं मना-कत्पनमिति विगृह्य समासस्यापि संमवात् तथा च मनाकत्पनेन मक्तिरूपेण प्राह्यः, हृदा मनीपा च सहकारिकारणाजुगृहीतेनिति करणमुक्तम् । 'भक्तया प्रसन्ने तु हरी तं योगेनैव योजयेत्' इति सुषोधिन्या योगमाह ।

नैव वाचा न मनसा प्राप्त शक्यो न चश्चया । अस्त्रीति मुक्तोन्यत्र कयं तदुपरुम्यते ॥ अस्त्रीत्वेषोपरुष्यस्त्रस्वपाचेन चोमयोः । अस्त्रीत्वेषोपरुष्यस्त तत्वमावः प्रसीदति' ॥

इति नैव बागादिमिः प्राप्तं श्वस्ये यदापि तथापि योगकाले आत्मद्वयमस्त्रीत्येष्ठस्थस्य आत्मा कस्मादस्त्रीति ध्रुवतो अस्तिवादिन आगमार्थाद्यसारिणः श्रद्द्धपादस्यत्र नास्तिकवादिनि विपरितदर्शिनि कयं तद् द्वयपुष्ठस्यते न कयंचनेस्तर्यः। तस्मादपोबासद्वादिपक्षमासुरमस्त्रीत्येषे-पठन्यस्यः आत्मा तस्त्रमावेन तस्य आत्माने मावस्तर्यः तस्य मावः सत्ता तयोपठन्यस्या जीवात्मा तमान्यस्योजींवमद्वणोः। निर्वारणे पद्यो । पूर्वमस्त्रीत्येवोपठन्यस्यः। आत्मा प्रसीदिति तस्य-मावो जीवसस्ता प्रसीदिति योग ऐक्यान्न चकारस्रयोगः। अधुना जीवनस्त्रिकप्रकार उच्यते।

'यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येस्य हृदि श्विताः । अय मलोऽमृतो मवति अत्र बह्य समश्चते' ॥

इति सप्टम् । जीवन्युक्तिप्रकार एप सलिङ्गदेहसः । 'यदा सर्वे प्रमिचन्ते हृदयसेह प्रन्ययः । अय गर्लोङ्यते भवलेतावद्वयासनम्' ॥

इति । हृदयस्य प्रन्ययो ठिङ्गदेहास्त्रेपां भेदनेऽष्टतो भवति । इदेति पदादयमपि जीवन्सुक्त-प्रकारी दितीयः । मुक्तिप्रकारमाह शतमिति स्पष्टम् ।

## बदियः ।

'शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्घानमभिनिःसतैका । तयोध्वमायन्नमृतत्वमेति विश्वङ्डन्या उत्क्रमणे भवन्ति'॥

इति श्रतिः । सर्ववहयार्थोपसंहारार्थमाह ।

'अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः ।

तं खाच्छरीरात्प्रबहेन्मुखादिवेषीकां धेर्येण ।

तं विद्याच्छकपमृतं तं विद्याच्छकपमृतम् ॥ इति ।

मुझादिति श्रीभागवते स्पष्टम् । ग्रुकमिति ग्रुच शोके भ्वा. प. से. शोचित ऋजेन्द्रेति रच तमङ्गप्रमात्रं जीवसहितं शोचन्तं जीवं संचितकमसद्भावात । अमृतमानन्दरूपमात्मानं विद्याज्ञानी-यात प्रनर्वचने कभैमार्गीयजीवाङ्गुष्ठमात्रयोः ग्रहणाय । भक्तिमार्गे त 'ततः संसारद्रःखस्य निवृत्तिर्वस-बोधनम्' इति न शोकान्वयः मनुष्यानधिकृत्थेदं मृत्यूपाल्यानं प्रवृत्तम् । अतो मनुष्याणां हृदयस्था-क्षप्रमात्रत्वाद्रक्षार्थमङ्गष्ठमात्र उपसंहार उक्त इति 'शन्दादेव प्रमितः' इत्याधिकरणे उक्तम् । 'हृद्यपेक्ष-या तु मनुष्याधिकारत्वात्' इतिस्त्रे मुक्तिप्रकारकथनानन्तरमङ्गष्टमात्ररूपोक्तिजीवस्य मक्तिदशायां नहाा-विमीवेन विरुद्धधर्माश्रयत्वे फलिष्यतीति वेदान्ताधिकरणमालायामिश्राय उक्तः । सोपि साकारस्या-नन्तमृतॅरनेकाखसाग्रहणे पाथकाभाव इसिभिप्रायेण । निचकेत उपाख्यानावगतसाधनस्य फलमाह । मृत्युप्रोक्ता निकतोऽथ लब्धा विद्यामेतां योगविधि च कृत्स्नम् ।

, ... महाप्राप्ती विरगोमूद्रिमृत्युरन्योप्येवं यो विदय्यानममेव ॥

श्रुतेर्वचनान्मम श्रुतेरिव । अन्योर्थः । अन्योप्येवं यः सोध्यात्मविदेवेति । मनुष्याधिकारं ज्ञानकाण्डे निरूपयन्ती श्रुतिर्विभयांचकार निःश्वसितत्वेन वायुत्वात् । वायुः शब्दतामापद्यत इति । ततथ भयादिन्द्रश्च वासुश्रेति श्रुतेर्भयमस्याः सा श्रुतिराह स ह नाववत इति स आत्मा ह प्रसिद्धः नौ वक्तश्रोतारी अवत आमम्रणे ठोट अधीष्टे वा, न प्रार्थने 'प्रार्थिते वा ततः किंखात् खाम्यभिप्राय-संशयात' इति वाक्यात । नत ज्ञानकाण्डीयस्वाधिकारात्प्रच्यावनेन भगवान् मारयेदिति चेत्तत्राह सह नी भनक्त इति पाठयत अम्यवहरत ना । 'यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उभे भवत ओदनः मृत्यर्थसोपसेचनं क इत्था वेद यत्र सः'। सह वीर्य करवावहे वीर्य निद्याकृतं सामध्ये तेन सह बानों करवानहें यथा न द्विष्यात् । तथा च तृतीयप्रश्लोत्तरे प्रधानीकृत्य श्रीर्यं करनानहे आवामिति मावः । तेजस्ति नावधीतमस्तु यया तेजस्ति नौ आवयोः वकुन्नोत्रोरधीतमस्तु मा विद्विपावहै मा निपेषे आरमानं सर्वेप्रशास्तारं आवां मा विद्विपावद्वे इत्यर्थः । शान्तिः शान्तिः शान्तिरिति । नत् वीर्वे कृतेप्युपक्रमोपसंहारयोर्भेनुष्याधिकाराद्विद्याया ज्ञानकाण्डे कोपयोग इत्यत आह शान्तिरिति । शम उपशमे दि. प. से. शम भालोचने चु. बा. से. छोनृदर्शने चु. प. से. उपाछोचनं विद्याया ञ्चानकाण्डीयमग्रज्ञाने कर्तव्यम् । मार्गत्रये शान्तित्रयम् । अन्यव्याख्याने शान्तिपदे योगरूख्यापतिः । **अत्र वेदान्ते योगमात्रादरणादेवं व्याकृतमिति । त्रकृतमनुसर्यते तथावसायादिति ठीठात्वेन य** प्पु सुरोष्टित्यादिषु पदार्थेष्वङ्गीकारावसायात् । अतो देवेरत्रापि इत्यत्र उत्तरम् । प्रश्नोत्तरयोः समान-विषयत्वस को घटः कम्बुग्रीवादिमान् घट इत्सादिपु दर्शनादिति माष्यार्थः । तयाच व्युत्पत्तिः । संगतिः प्रन्य उक्ता । यद्धमेत्रकारकयद्विषयिणी जिज्ञासा तद्धमीयच्छिन्नतदुदेश्यकं छक्षणादि-निरूपणिनित नियमसासोदाहरणं को पटः कम्बुग्रीवादिमान् घटः इति । किंच माप्यं प्रति ववीमि

## भाष्यप्रकाशः ।

यत्तु वस्तानानुरोधेन मद्धानशस्य जीवप्रभान्तर्गतत्वं शंकराचार्थरङ्गीकृतं तदसंगतम् । वनतृप्रसादस्वेवात्र प्रभक्तारणतादर्शनात् । नच त्रीन् वरान् पृणीप्वेति वाक्यवाधापितः । स्वत्ति मेश्वस्त्वति वाक्योक्तस्य साविनाद्धार्यकत्रस्यस्य सौमनस्याप्रजीवप्रकारम्यां च पृद्धां तदमावात् । नच तृतीयप्रश्रस्य काल्यनिकृत्वस् । यदेति श्रुलेव तिकारसात् । नचिधिकयं दोषः । दोषत्वाभावस्योपपादितत्वात् । अतोऽस्य भिन्नप्रश्रात्वेऽपि कृत्यनाया अभावेन, यथा वरव्यतिरेकेण प्रश्नकल्पनायामद्येष एवं प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानोपन्यासकल्पनायामप्यदेष इति । साक्ष्योक्तप्रतिवन्दरेष परिहाराद् व्यर्थ एव प्रष्टव्यमेदमनाहत्य,

## रहिमः।

इत्यमित्रश्रीत्तरमक्तं तदपि शंकराचार्यैः 'ठोकादिमसि तमुवाच तस्मै' इति तदग्रिमवाक्यस्यो-त्तरत्वमुक्तं तन्निरसितुम् । न च 'श्रति श्रवीमि तदु मे नियोध खर्ग्यमाग्नं नियकेतः प्रजानन्' इत्यस्य प्रतिज्ञावचनत्वात् तदेवीचरिमति शङ्क्यम् । 'बगन्तलोकाधिमयो प्रतिष्ठां विद्धि त्वमेतं विहितं गृहा-याम्' इरयुत्तरार्धेनासैनोत्तरत्वात् । यदिष 'न जायते म्रियते वा निपश्चित्' इति तृतीयप्रश्लोत्तरमुक्तं तस्यात्राभित्रायाभावाददर्शनाच 'सर्वे वेदा' इत्येवोत्तरम् । चरदानेति न वयमिह वरदानव्यति-रेकेण प्रशं कंचित्कल्पयामी वाक्योपक्रमसामर्थ्यात । वरदानीपक्रमा हि सृत्युनचिकेतःसंवादक्रपा वाक्यप्रवृत्तिरासमाप्तः कठवद्दीनां ठक्ष्यते । सृत्युः किठ नचिकेतसे पित्रौ प्रहिताय श्रीन् वरान् ददौ । नचिकेताः किठ तेषां प्रथमेन वरेण पितुः सोमनस्यं बन्ने, द्वितीयनान्निवां, नृतीयेनारमियां रेचे में में दे होते 'बाराणांचे वरस्तृतीया' इति किहात् । तत्र यदि 'क्षत्रपत्र भागते' इत्तर्यात्माचा प्रेयं मेंते' इति 'बाराणांचे वरस्तृतीया' इति किहात् । तत्र यदि 'क्षत्रपत्र धर्मात्' इत्तर्यात्माच्या प्रश्न उत्याप्यते ततो वरस्यतिरेकेणापि अधकरपत्राह्माच्ये धाध्येतीत माध्येण यस्त्रित्यादिः । मन्नोति वरप्रदानदारा प्रथकारणता । स्वस्तीति । मे नचिकेतमे । स्वेति नकिचेतोऽविनाशार्थकवरत्रयस्य । तदभावादिति तथा च वरप्रदानव्यितरेकेण प्रश्नाङ्गीकारः श्रुति विरुगद्वीति श्रुत्यन्तरोक्तवरो-ङ्गीकृत इति भावः । भाष्योपपादने समाहितमपि काल्पनिकत्वं मतान्तरे प्रश्रद्वयस्पेक्यसाधनप्रयासस्य व्यर्थत्वसाधने पुनराहुः न चेति । एतच पूर्वप्रपादितम् । पूर्वं वरत्रयान्तर्गततृतीयवरस्य काल्य-निकत्वमुक्तमत्र तु वरत्रयपृथगित्येतस्य । नतु त्रीन् वरानित्युक्तं चतुर्थोयमाधिक्यं नित्रहस्थानदोषः । ययाह् दिनकर्याम् । अधिकसाधिकहेलाविभिधानहरूपत् गुणेन्तर्भाव इति वान्यम् । उपेति न च निर्हेतुकत्वमित्यादिनोपपादितत्वात् । अत इति उक्तोपपादनात् । यथाश्चतप्रन्यव्याकरणपञ्चेऽत्रं तृतीयश्रश्चे वरत्रवेशाभावादाहः वर्ट्यतिरेकेणीत । अत्रोच्यते नैव वयमिह वरदानव्यतिरेकेण प्रश्नं कंचित् कल्पयाम इति शंकरमान्यं पूर्वोक्तसूच्याक्षिमं तेन च तेवामस्य पूर्वपक्षप्रन्यः । यथैव वरप्रदानव्यतिरेकेण प्रश्नकत्पनायामदीप एवं प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानीयन्यासकत्पनायामदीयः सादिति तत्रापि वरप्रदानव्यतिरेकेण प्रश्नकरपना युक्तियुक्ता, प्रश्नव्यतिरेकेण प्रधानोपन्यासकरपना युक्तियुक्ता न भवतीति दृष्टान्तदार्धन्तिकयोः वैषम्यं स्चितम् । पूर्वपक्षत्रन्ये न प्रतिबन्दिः । अपरीति । अत्रो-च्यते । नैन वयमिलादेः सिद्धान्तप्रन्यक्षोक्तरीक्षा ग्रैथिस्येन पूर्वपक्षकोक्तसापरिहारात् । मष्टव्येति द्वितीयतृतीयप्रश्नयोः जीवनद्वणोर्मेदं स च नतु च प्रष्टव्यभेदाद (वीर्यं प्रश्नो भवितुमईति । पूर्वो हि प्रश्नो जीवविषयः येयं प्रेते मनुष्येस्ति नास्तीति विचिकित्साभिधानात्, जीवस धर्मोदिगोचरत्वात्. स

१. पित्र्याय हिताय । १०५ म० स् ० र

#### आस्याचकाराः ।

'खमान्तं जागरितान्तं चोभौं येनानुपश्यति । महान्तं विभ्रमात्मानं मत्वा धीरो न शोचति' ॥

इत्यादिश्वत्युक्तं जीवनक्षणोर्धर्मभेदं चानाष्टत्य प्रश्नद्वयसैक्यसाधनप्रयास इति दिक् । रामानुजाचार्यास्तु, उपायोपेयोपेदणां त्रयाणां प्रश्नोपन्यासावत्राङ्गीकुर्वन्ति । तथादि । नचिकेता दि सुमुक्तर्युना दत्ते वरत्रये प्रथमवरेणास्मनः पुरुषार्थयोग्यतापादनायास्मनि पितः सौमनस्यं प्रतिरुम्य द्वितीयेन वरेणाग्निविद्यां ववे । सा च मोक्षोपायभूता प्रश्नवाक्ये,

उटियः ।

नान्यत्र धर्मोदिति प्रश्नमर्हति । प्राज्ञस्तु धर्मोद्यतीतत्वात् 'अन्यत्र धर्मात्' इति प्रश्नमर्हति, प्रश्नख्या च न समाना रुक्ष्यते । पूर्वस्यास्तित्वनास्तित्वविषयत्वात् । उत्तरस्य धर्मोद्यतीतवस्तुविषयत्वात् । तस्मा-द्रश्लमिज्ञामावात् प्रश्नमेदो न पूर्वस्वैनोत्तरत्रातुकर्पणमिति ग्रन्योक्तः । अग्नेः इति चेन्न जीवप्राज्ञयोरे-कत्वान्युपगमात् । भवति प्रष्टव्यमेदात् प्रश्नमेदो यद्यन्यो जीवः प्राज्ञतः स्वादित्यादिना तमनादस्य

'स्तप्तान्तं जागरितान्तं च उभौ येनानुपश्यति । महान्तं विभूमात्मानं मत्वा धीरो न शोचति' ॥ इति ।

महान विश्वनालात नत्या पारा में रापान । इसे ।

स्वभनागितिहां जीवस्थे महत्विसुस्विशेपणस मननेन शोकिन्छेदं दर्शयत प्राज्ञादम्यो
जीव इति दर्शयति प्राज्ञविज्ञानािद्ध शोकिन्छेद इति वेदान्तिसद्धान्तः इति माण्ये धर्ममेदानादररूपं
दोषमुद्धाट्यामासुः स्वभान्तििति । स्वभान्तं बहुत्रीहिणा जागितिं, पष्ठीतस्वरूपेण वा । जागितान्तं
स्वभः ताम्यामेव । येगे जीवमानेन परयित यन्तरीतिस्यांचन्यात् । तं महान्तं विभुमात्मानं मत्येन्
स्वभः । अत्र कर्मकर्तृपर्ममेदानादरः । स च कर्मकर्तृच्यपदेशादिति सूर्म विरुणिद्ध । अतः
प्रयमसागे मानामानास्त धीरः महान्तिमित्याद्यभः । नतु तिनिति दितीमान्तमादाय धीरस्य प्रयान्यन्यो
भवित वाक्यमेद्रस्यान् जीवमस्रवादायाच्ये । प्रश्रद्वाचिति दितीमान्तमादाय धीरस्य प्रयान्यन्य । प्रयान्यन्य
धर्मादित्य न तस्यमापूर्वोयमन्यः प्रश्र उत्याप्यते ततो जीवमस्रव्यक्षद्वय । ययनान्यन्य
धर्मादित्य न तस्यमापूर्वोयमन्यः प्रश्र उत्याप्यते तते जीवमस्रवाद्यन्तरेकेणाित प्रश्रकत्वना श्रीन्
स्वरानित वाक्यं वाष्येतेति माध्येणाकुर्वश्य पूर्वप्रश्रसान्यत्र पर्मोदित्यन न त्ययमपूर्वप्रश्र इत्यवस्य
सापन्त्रयासः तद्वक्तं तस्यायेयं प्रेते इत्यस्थित प्रश्रक्षान्यन्य पर्मोदित्य । विपति । तेन
'यदेवेद्द तदमुत्र यदमुत्र तदेवेद्द' 'गृत्योः स मञ्ज्ञामोति य इद्द नानेव परवति 'दिति | दितिविति । ति
प्रयुक्तं अविधाकत्वितजीवत्राज्ञमेदायेस्या स्वं योजयितच्यमिति । तत्राविद्यासंवन्ये आत्मनी
जीवत्यापितस्यसंवन्ये जीवल्वहानिरित्यं वहूनि दूपणािन विद्वन्यम्य जक्तान्यवर्षयािन ।
प्रकृति 'गितृदेयो मव' इति श्रुसा पुरुरेसादिः । अप्तिविदेति अप्तिज्ञानम् । प्रश्नेति,

'स त्वर्गीम खर्ग्यमध्येषि मृत्यो प्रमृहि तं श्रह्मानाय महास् । खर्गठीका अमृतत्वं मजन्त एतद् द्वितीयेन युणे वरेण' ॥

इति वाक्ये स्वर्गशन्देनात्र परमञ्जूक्षार्यटक्षणो मोक्षोभिषीयत इति । एते ज्ञानकर्मसमुष्य-वादिनः । वर्णोत्रमविद्वितं कर्माविया, ज्ञानं धवासुस्वतिरुपम्, तयोः समुख्यः । सत्यार्जवादि-ग्रम्पुक्तस्वात्रमाचारपर्मरेव विचानिप्पत्तिरिति विचा ग्रानं धवा स्वतिरिति यावत् । तदर्थं ज्ञानमुक्तवा

#### ancountries !

अमृतत्वं भजन्त इत्युचरवाक्ये, 'त्रिकर्मकृत् तरित जनमहृत्यू' इति कथनात् । तृतीयेन वरेण मोधप्रश्नद्वारेण उपेयसक्ष्यमुपेतृत्वस्वरूपमुपायभूतानुष्ठितकर्मानुगृहीतोपासनस्वरूपं च षृष्टं, 'येयं प्रेते'
इत्यनेन । इत्येवं मोक्षे पृष्टे, तत्वीपदेशपोग्यतां परीक्ष्य, 'तं दुर्देशं गृहम्' इत्यनेनोपदिदेश । तदा
निष्केताः प्रीतः सन्, देवं मत्वेत्यपासत्या निर्दिष्टस प्राप्यस्य देवस्य, अध्यात्मयोगाधिगमेनेति
वेदितन्यत्या निर्दिष्टस प्राप्तः प्रत्यात्मनाः, मत्वेत्यनेनोक्तस ब्रह्मोपासनस्य च सक्तपावधानाय
पुनः पप्रच्छ, अन्यत्र धर्मोदन्यत्राधर्मोदिति । एवं पृष्टे प्रथमं, सर्वे वेदा इत्यादिना प्रणवं प्रशस्य
तहान्यं प्राप्यसक्त्यं, तदन्तर्गतं प्रत्यक्सक्त्यं, वाचकस्वकृतं चोषायं प्रनरिप सामान्येन रूपाययन्
परिनः।

आहुरुत्तरेति । 'विणाचिकेतस्त्रिमिरेस सिद्धि त्रिकर्मकृत्तरि जन्ममृत्यू' इति वाक्यम् । त्रिःकृत्वो नाचिकेतोधिः चितो येन स त्रिणाचिकेतास्त्रत्सेपोधनं, तदिज्ञानस्तद्ध्ययनस्तद्युष्ठानवांश्य त्रिभिः पितृमात्राचार्येक्षिकर्मकृत् इञ्याध्ययनदानानि । इस्तेतद्राध्ये शंकराचार्याः । तृतीयेनेति,

'येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये असीत्येके नायमुस्तीति चैके । एतद्विद्यामनुश्चिष्टस्त्यगाइं वराणामेय वरस्तृतीयः' ।।

इत्यन वरस्य प्रश्नहेतुत्वानृतीया । चरेणेति विशेषेण केतितुं विस्तुनिच्छा सत्रवीविवक्षायां निवासः द्याश्वतविष्णुलोके निवासो मोक्षत्वस्य स्वरूपं तस्य प्रश्नः स द्वारं यस्य वरस्य तेन गोक्षपदं गोक्षस्य रूपे छाक्षणिकं मोक्षस्यरूपप्रश्नद्वारेणेति भाष्यात् । अत्रोपेयं गोक्षस्यरूपं विधिकिरसापदेन, उपेतृस्वरूपं प्रेतमगुष्यपदान्यां, उपायम्तानुष्ठितकर्मानुष्ट्रहीतोपासनस्यरूपमेत-द्विद्यामिति । प्रष्टमिति वरस्य प्रश्नहेतुत्वात् तेन वरेष त्रयाणां प्रश्नः कृत इत्यर्थः । ते दुरिति

'तं दुर्दर्श गृहमतुप्रविष्टं गुहाहितं गहरेष्टं पुराणम् । अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्पशोकी जहाति'॥

इसनेन । निकता इति पुनः पत्रच्छेलेनान्वयः । उपास्येति नन्पास्वोपकं पदं नास्तीति चेन्न आर्थिकार्थस्वात् । तथा च मस्तेस्तुक्तं ज्ञानं स्रव्यास्मक्ष्यासनम् । केन मस्तेस्तुक्वते अधीति । कथ्यासमासम्विषयकयोगेनाधिगमो ज्ञानं तेन मस्ता । निर्दिष्टसंसन् मान्ये निर्देश्वति येद्धाः । निर्दिष्टसंसने देवसेतस्य निर्वेष्टसंसित व्यक्तिस्य करणस्य । न च मान्ये करणानुक्तेस्य करणस्योगन्वपीक्तः प्रथवाक्येन प्रणवं प्रशस्य। न च मान्ये करणानुक्तेस्य करणस्योगन्वपीक्तः प्रथवाक्येन प्रणवं प्रशस्यति कृतो नोक्तमिति शक्त्य । कन्यत्र धर्मादिति प्रश्रवाक्ये प्रणवानुक्तेस्य कर्मतानुपपतेः । वाचकस्यस्यप्यापनमाहुः पूर्वमिति । 'तस्य वाचकः प्रणवः' इति योगस्यत्रात् । उपेति 'सर्वे वेदाः' इत्यादिना । नन्न कथमेकस्य प्रश्रंसोपदेशयोः करणस्वभिति चेन्न एकं वाक्यं प्रशस्य या प्रकृष्टवचनस्य तर्षः प्रकृष्टवक्विरिष्टं वा सदेव महस्रपोपदेशकर्मेरूपमिति 'शंसा वचनवाक्त्योः' इति निक्षः ।

'चन्द्रसूर्यप्रहे तीर्थे तिद्धक्षेत्रे शिवाठये । मध्रमात्रप्रकथनसुपदेशः स कथ्यते' ॥

इति रामार्थनचन्द्रिकायां रुद्रयामछनचनम् । उत्तरवाक्यं प्रशंसाविशिष्टं आह्मम् । तेन प्रथवाक्यस्य प्रशंसाविशिष्टपेपि न क्षतिः । प्रशंसाविशिष्टयं यदि प्रश्नवाक्यस्य विमान्यते तदीम् ।

#### भारतप्रकारतः ।

पूर्व प्रणवसुपदिदेश प्रश्नशंस च । ततो, न जायत इत्यादिना प्राप्तुः स्ररूपस्तना अणोरणीया-नित्यारम्य, 'क इत्था वेद यत्र सः' इत्यन्तेन प्राप्यस विष्णोः स्वरूपं वदन् मध्ये, नायमात्मे-त्यनेन उपायभृतसोपासनस्य भक्तिरूपतामप्याहेत्यादि चाहुः।

तेन तन्मते प्रश्नद्वयस्य सामान्यविशेषमावेनैक्यादन्यत्र धर्मादिति प्रश्नोऽपि ततीयं

वरमनुरुन्धे । शैवमतेऽप्येवम् । अत्रोदासीना वयम् ।

भास्कराचार्यास्त जीवपरयोगीयुरुपबदत्यन्तभेदो नास्ति । पररुपादर्शनमेव चाविद्या । सा च विद्यमा निवर्त्यते । ततथ सहस्पं प्रतिपद्यत इति पूर्वसूत्र उच्चाऽस्मिन् सूत्रे सीमनसा-पेक्षया जीवप्रश्रस तृतीयत्वम्रक्ता ब्रह्मप्रश्नस तृतीऽतिरिक्तत्वं मुचयामासः । तेन तन्मते जीवप्रश्रस्याऽनतिप्रयोजनत्वम् ।

भाष्त्रास्तु, आनुमानिकख्ने, 'अन्यक्तात् पुरुषः परा' इत्यत्राञ्चकत्रव्देन, 'योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः' इत्यत्र देहिशन्देन च सांख्यानुमानकत्रितं प्रधानं जीवयोज्यते, उत विष्णुरिति संदेहे विष्णुरेतोज्यते । इतः । शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेः । शरीरस्य रूपमिव ग्रतीररूपकम् । कप्रत्ययः इत्सने । तथाच यथा ग्रतीरं पुरुपतत्रं, तथा परमातम-तत्रावेन ग्रतीरसमे प्रधानादी स्थितस ग्रहीतेः । नन्वत्र ग्रतीरं रथमेव स्वित्यत्रीकं ग्रतीरम्, आत्मानं रथिनं विद्वीत्यत्रोक्तो जीव एव च गृह्यताम् । परमात्मग्रहणे किं मानमिति शहुवम् । ग्रुत्रकृतः कुत्सार्थकप्रत्ययप्रयोगस्य रूपपद्त्रयोगस्य च मानत्वात् । अन्यथा तद्वैयथ्यीत् । नच सत्रकृता कथनेऽपि श्रुतेस्तथैवाशय इत्यत्र किं गमकमिति राङ्ग्यम् । तुन्छेनास्यपिहितं यदासीदिति श्रुतावन्पेन विभोरिपेधानं द्रश्यति । अन्यक्तमचलं शान्तमिति पिपलाद-रक्षियः ।

प्रदाशंसिति एतद्भेवाक्षरं महोत्यादिवाक्यद्वयेन प्रशशंस । तदन्तर्गतिचिद्दचिद्विशिष्टेशरान्तर्गतं प्रत्यक्ष्यरूपमाहुः तत इति । अक्तिरूपतामिति । 'यमेवैप बृशुते तेन छम्यः' इत्यत्र वरणं ध्रवाउ-स्यतिरिति माति । इत्यादीति ऋतं विवन्ताविति चोपासस्योपासकेन सहावस्यानात्स्पास्ततामुक्तवा 'आत्मानं रिषनं विद्धि' इत्यादिना 'दुर्गापदं तत्कवयो चदन्ति' इत्यन्तेनोपासनस्रत्सप्रकारमुपासीनस्य च वैष्णवपरमपदप्राप्तिमिभधाय अशुन्दमसार्श्वमित्यादिचोपसंहतम् । इत्यादिपदार्थः । तमाहुरित्यर्थः । तृतीयप्रश्रस सिद्धान्ते वरानुरोधिसापेक्षतया वरानुरोधप्रतिपादकप्रन्यस्यादुष्टरवात् । उदासीनाः प्रकाशाय आसीनाः। उत् प्रकाशे। आन्त आसीनः शानच् 'ईदासः' इति सुत्रेणासः परस्यानसेत् 'भादेः परस' मासीनः । वयम् । तत्त्वमस्यादिश्रुतेः जीवप्रश्नसात्मप्रश्नत्वेन सामान्यविशेषमावस्य ययाकयंचित्सत्वात् । गोपुरुषेति गोपुरुषवद्योलन्तमेदः स नास्तीलर्थः । पूर्वेति 'वदतीति चेन्न भागों हि प्रकरणात्' इति सुवे । तेनेति जीवपरयोभेंदामेदवादिवपयत्वेन । अनतीति अमेदमाने भयोजनामावादनतीति पाक्षिकप्रयोजनत्वम् । जीवश्चोच्यतः इति जीवश्च यदुक्तं तदुच्यते इत्यर्थः । कारोरेति रातिरूपं प्रपानादि तद्कृतिस्तरम्थकमित्यादुः केति । मधानादाविति । 'तुच्छे-नाम्पपितिन् यदासीत्' इति दर्शयति च । अयोगितिः । स्थितस्यति । सौन्नविन्यसपदार्थः विकातिलयं । गुष्पतामिति शरीरविनस्वपदाम्यां गृह्यताम् । तद्वा इति तयोर्वेयर्पात् । अस्यक्तमिति ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

शाखायामन्यक्तपदवाच्यतां च दर्शयति । अधरं प्रवा परममित्युक्ते अधरे, 'अञ्यक्तोऽधर इत्युक्तः' इति गीतास्मृतेरित्याहुः । तथाऽग्रेऽपि ।

तत्रापि व्याख्यानसः क्षिप्टरवाच्छुत्यर्थसान्ययापि संभवाद् गीतायां भगवद्वास्यव्यक्त-पदभयोगाच वयं तत्रोदासीनाः ।

विज्ञानिभक्षस्तु, आज्ञमानिकग्रहो, अजामेकामिति श्वेताश्वतरश्चतिष्ठदाहृत्य श्वत्यन्तरे प्रक्ष-कारणताया अत्र च प्रकृतिकारणताया उक्तत्वात् कपालद्वयं घटस्येव ज्ञातोऽपि द्वयं कारणं भवत्विति राङ्कायां प्रक्षणो न कारणत्यं, विकारित्वापत्तेः । किंतु प्रकृतेरेवेति पूर्वपश्चदलार्थः । तिममं पूर्वपश्च स्रक्तिस्तिमद्भावेनोभयोः कारणत्वेन समाधत्ते न स्वरीरेत्वादि । 'यस्तन्तुनाम

'भव्यक्तमच्छं शान्तं निष्कछं निष्क्रियं परम् । यो वेद हरिमारमानं स भयादनुमुख्यते' ॥

इति वाक्यम् । तथाम् इति स्वद्वये । प्रथमे स्क्ष्माव्यक्तं सुख्यप्रदीतं तक्ष्वक्ताम् इति तिव्हित्त्व्यं । द्विभी सृत्रे । तद्यीनत्वाचान्यक्तरायिनां तस्वेवान्यक्तरायदात्वादात्वाम्यक्त्यप् । द्वितीये सृत्रे । तद्यीनत्वाचान्यक्तरायिनां तस्वेवान्यक्तरायदात्वादात्वकार्यव्य । 'यद्षीनो गुणो यस्य तद्वणो सोभिषीयते' यथा जीवः परमात्मेति । यथा राजा जयीत्वापि स्कान्दे । कृतिये सृत्रे अन्यस्य चान्यदं न सुज्यते इति भाष्यं यदतीति सृत्रे विशेषार्यकामावः । प्रक्रतंणिति साध्यम् । क्रिप्टत्वेति रूपप्रस्य सोष्यवः परमाप्नोति तद्विणोः परमं पदिमिति तस्य द्वेतराक्ररणिति भाष्यम् । क्रिप्टत्वेति रूपप्रस्य तत्वाद्वे छक्षणा । तद्यीनस्त्रे प्रधानादाव्यक्तरमाणी । अपसिद्धाश्य क्षतयः इति क्रिप्टवात् । तत्वा हि । 'एप द्वेव तुक्कः' इति महोपिनिक्कृतेः । तुक्कि प्रवाधिका इति चेत्वाद्वः स्वर्ट्ययेव्यति । तथा हि । 'एप द्वेव तुक्कः' इति महोपिनिक्कृतेः । तुक्कि प्रदाति तिच्यामिति पिद्वितं पहिरिषे गर्तं व्यावमिति यावत् । हि गतिवृद्धते। सा. प. य. हितं वर्दितं वा । न च कथं चुक्व्यमिति ग्रक्षम् । 'तोदनाचुक्वम्वते' इति महाकौम्योत् सुद्वतिति तुक्कः प्रत्ययस्य साचे पुक्कम् । 'तोदनाचुक्वमिति वाक्षम् । 'तोदनाचुक्वमिति वाक्षम् । 'तोदनाचुक्वमित्वा वाक्षमे गानोक्तः । वृद्धमावक्करद्वि सर्वविधिवक्रतम्यत् दक्तरस्य गक्षसरे विकारः हित्वकारः । दुद्धमावक्करद्वित्वात्वात्त्वक्तित्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याव्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याव्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याव्याद्वस्याद्वस्यात्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्यात्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्यात्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्याद्वस्यस्याद्वस्याद्वस्यस्याद्वस्यस्याद्वस्यस्याद्वस्यस

'शब्यक्तोक्षर इत्युक्तस्त्रमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम' ॥

इति भीतायाः महापुरुषयोगाष्याये 1 तथेषेवित उदासीनपदेनान्त्रयः । सौमनस्येति सुमता यया स्वादिति िड्ड्ङकारपोषितायाः । तथा च माष्यम् । त्रयाणामेव पितृसोमनस्यस्वर्माप्ति-परमासनां प्रश्न उपन्यासम्र 'शविज्ञातप्रार्यनं च त्रश्न इसिनिश्यते' इति वचनात्र विरोध इति । 'येपं प्रेते विचिक्तस्या मृत्युष्ये श्वसीस्रेके' इसत्रास्त्रीस्य छेडनाश्रयणात् । जीवप्रशस्याविरोधः । सुरुस्यन्तर इति 'यतो वा इमानि' इति शुस्यन्तरे । प्रकृतीति वहीं प्रजां जनयन्तीसिति श्वसा ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

इव तन्तुभिः प्रधानकैः स्वभावतो देव एकः समादृणोति स नो दधातु ब्रह्माञ्च्यप्यं इत्यादिषु वाक्यरोपेषु शरीरेण रूपकेण दृष्टान्तेन विन्यत्यपुप्यस्तं यन्मायाख्यं प्रधानं तस्ववाजावाक्ये प्रहणं, न तु स्वातच्येण परिञ्जानतुषिधायित्वरुपेण । अतो न तस्याः स्वातच्येण कारणत्विमिति वाल्यायः, त्रयाणामेविति सत्रे त्रयाणामपीति पाठमङ्गीकृत्य प्राज्ञस्य प्रकरणित्वसमर्थनार्यं तिद्त्याहायेन तस्त्रद्रमेवं च्याचख्यो । भोक्ता भोग्यं शेरितारं च मत्वेति श्रुत्युक्तानां त्रयाणां प्रख्यप्रकृतिदेवतावर्गाणामपि वाक्योपक्रमे उपन्यासः, प्रतिवचनं, तत्प्रश्चश्च प्रसक्ययाताम् । न ह्यंचं दश्यते । कि कारणं ब्रह्म कृतः स्म जाता इत्यादिना केवलब्रह्मण एव प्रश्नदर्शनात् । 'यः कार्गणानि निस्तिलानि तानि कालात्मयुक्तान्यितिष्ठत्येकः' इत्यादिना केवलब्रह्मण एवोपन्यास-दर्शनाचिति ।

तदसंगतम् । अपिशन्दपटितपाठसः काप्यदर्शनात् । सांख्येऽपि देवतावर्गसाधिदैवतत्वेन भोग्यकोटिपतितत्वया पृथम् द्वेयत्वाऽनङ्गीकारेण त्रयाणां प्रश्नाद्यापनेरपि दातुमशक्यत्वात् । किं कारणमिति श्रुतावपि विचारस्थेव दर्शनेन तत्र प्रश्नेत्वायोगात्, 'ते ष्यानयोगातुगता अपश्यन्य' इत्यप्रेऽपि दर्शनकथनेन प्रतिवचनादर्शनाच । एवं प्र्वोत्तरप्रन्थेऽप्यवगन्तन्यमिति दिक् ॥ ६ ॥ रिक्मः।

मधानजैरिति सत्वरजस्तमोभिः । देवः कालः । एवं कालकर्मखमावा उक्ताः । कर्म प्रधानमञ्जानं मायेति यावत् । समाञ्चणोतीति सम्यक् भजति विभागं करोति, बृङ् संभक्तौ त्रया. आ. से. विकरणोपप्रह्योर्न्यत्यः। वृज् वरणे स्ता. उ. से. वा अर्थः। स एव वृज् वरणे इत्यत्र वृद्ध संमक्ताविलस न्युडन्तस रूपमिति । गोस्मान् धारपस्त्रित द्वान्विलसार्थः। वाक्येति संदिरधेषु वाक्यश्रेपात् । आदिपदार्थः स्पष्टः । शारीरेणेति तन्तुनामश्ररीरेण । तदिति सुत्रम् । इलादीलादिना । तमेकनेमिमिलादिः तन्मतसमाप्तावितिपदम् । भोग्येति मक्रतिकोटिपतिततया । प्रथक्त्रेयत्वेति । ययाहः अपवादमात्रमञ्जद्धानामिति कापिलसांख्यप्रवचनसूत्रवृतौ । देवतावर्गः प्रधानकार्याध्याये निरुक्षितः इति प्रधानात्ष्यक् ज्ञेयत्वानङ्गीकारः । विचारस्येति मननस्य । प्रश्न-स्येति । ननु किं कुतः इति प्रश्नस्य वाचके पदे स्तः इति चेत्तवाहुः ते ध्यानेति । 'ते ध्यानयोगानुगता अपरयन् देवात्मशक्ति खगुणैर्निगृहाम्' इति श्रुतिः । अत्रात्मशक्तिस्तत्त्वशक्तिः साखकार्यनिर्माण-सामर्यम् । तद्दर्शनकयनेन बद्धस्वाविधस्वकरणस्वाधिकरणस्वानामद्दर्शनेन यद्धमेत्रकारकयद्विषयकप्रश्नः तद्धर्माविच्छन्नतदुदेश्यकं लक्षणादिनिरूपणिमति च्युरपत्तेः । को घटः कम्बुग्रीवादिमान् घटः इत्या-दिपु दृष्टायाः प्रकृतेः अभानादप्रश्रत्वादतः किमिति प्रश्नः । कुत इत्यविकरणाद्यन्तर्गत एकापेक्षया पहुनामनुग्रहो न्याय्य इति प्रश्नं नयह्नुत्य 'कालः खमावो नियतिर्यहच्छा भूतानि योनिः पुरुप इति चिन्त्यम्' इति श्वरमुक्तमननं विचार रूपमङ्गीकृतमिति घोष्यम् । किं च वेदान्तत्वेन किं कारणं मधेलत्र किंपदस्य योग आवश्यकः । स च के शन्दे भ्वा. प. अ. कायतेर्डिमिः शन्दरूपं चन्दकर्तृ वा मझ कारणिमलयीत्, कुतः पद्मन्यरीजाताः, केन शब्दकर्धा, क शब्दकर्तरि, इलयीब न प्रशार्थलम्। अतः पुरुष इति चिन्स्यमित्युक्तचिन्तनं मननात्मकमुच्यते न प्रश्नः तदुक्तं विचारस्य-वेसनेत । पूर्वोत्तरिति 'ज्ञेयलावचनाव' इति सुत्रस पूर्वोत्तरप्रन्ये यद्वा पूर्वसानुमानिकसूत्रसोगरप्रन्ये 'स्इमं तु तदईत्वात्' इत्यादिग्रन्ये ॥ ६ ॥

१. प्रससेति रहिमपाठः ।

## महद्रच्य ॥ ७ ॥

नतु तथापि मतान्तरेऽन्यन्न संकेतिताः क्षयं ब्रह्मवादे ब्रह्मपरतया योज्यन्त इत्याद्मञ्ज परिहरति महद्वत् । यथा महच्छन्दः । 'महान्तं विश्वमात्मानम्' 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम्' इत्यादौ महच्छन्दो ब्रह्मपरो योगेन । एवमन्यक्तदान्दो-ऽप्यक्षरवाचक इति । न हि सांख्यमत इव वेदान्तेऽपि महच्छन्दः प्रथमकार्ये वक्तुं शक्यते । तसादिन्द्रियादिवाक्ये सांख्यपरिकल्पितानां पदार्थानां नामापि नास्तीति सिद्धम् । चकारोऽधिकरणसंपूर्णत्वयोतकः ॥ ७॥

इति श्रीप्रथमाध्याये चतुर्थपादे प्रथमं सप्तस्त्रात्मकमानुमानिकाधिकरणम् ॥१॥

भाष्यप्रकाशः ।

महद्रच ॥७॥ अत्र भाष्यं निगदव्याख्यातमित्युपरम्यते । मायादिवादानां निराकृतिरापि शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेरेव बोध्या ॥७॥ इति प्रथममानुमानिकाधिकरणम् ॥१॥

महद्भव ॥ ७ ॥ निगर्वति यया महन्छन्दो महत्तत्वे प्रसिद्धीप परममहत्वातरामासन एव मुख्य प्वमितरेषि इसाहुः । भाष्ये । यथा महिदिति । अधीति अवाधिकरणसंपूर्णत्वाचकं किमिति चेत्राधिकरणस्य संपूर्णत्वे कर्तुः स्वमतिमाकरणपूर्वकस्वमतस्थापनरूपार्यपूर्तिः कारणम् । संपूर्णत्वे समासिः । सा च चरमवर्णध्यंसरूपा । तद्धंसय चरमवर्णस्य
कारणमास्मा 'तस्माद्वा प्रस्मादास्मन आकाशः संमृतः' इति श्रुतेः । तथा च चरमवर्णस्य
महद्वित्यत्र तकारस्य ध्वंसस्तत्कारणमृतास्मरूपः । न तु अमावरुपः ध्वंसप्रामावी कारणावस्थातो
नातिरिच्येत इति प्रसानरत्नाकर उपपादितस्वात् । ततथ चरमवर्णध्येस आस्मा तद्वाचकमात्मपदमध्याद्वायं पदजन्यपदार्थोपस्थितेः शास्त्रपोषे कारणत्वात् । भर्याप्याहारेप्येनम् । तथा चासमपदं
वाचकं, अमावपदं वाचकमित्यन्य ध्वंससामावत्यात् चकारध्यते । च च वाचकोस्तिः अम्यास्मपदम्यिकरणसंपूर्णत्ववाचकं चकारस्तु अधिकरणसंपूर्णत्वशोतकः । न च वाचकोस्तिःवित शक्ष्यः ।
श्रुश्वोत्यत्र केवलवृक्षश्चव्यात्वात् । चन्ववक्षश्चरूपः व विद्यावाने न धोतकस्वद्वत्
सुश्वोत्यान्त्वात् समुवयावेषावकारश्चलकश्चरुस्य योगो मायादी पृदेषुते उक्तसस्य
का गतिरिति चेत्वाहः मायादीति । मायायक्षस्यविधाविष्यप्रिवादिषदार्थः तथा च वित्यः।

'अन्यक्तः शंकरे विष्णावन्यक्तो महदादिके ।

आत्मन्यपि स्माद्य्यक्तमस्फुटेप्यमिषेयवत्'॥ इति । एते वाटाः शंकराजार्याटीनां प्रवेमकारनेपां निगकतिः श

इति । एते वादाः शंकराचार्यादीनां पर्वेष्ठकात्वेषां निराक्तिः शरीररूपकिवन्यस्ता रथादयस्तेषां एडीतेः । महदादिकेऽव्यक्तपदे प्रयोक्तव्ये कृषायामव्यक्तपदमात्मनि प्रयोक्तव्येऽक्षरे । 'अव्यक्तोक्षर इस्तुक्तः' इति प्रमाणात् ।

'महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात्युरुपः परः । प्ररुपात्र परं किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः' ॥

इति विषयः। अत्र महदस्यक्तपुरुराग्न्दानां सांस्यगासप्रसिद्धानां श्रवणात् सांस्थमपि श्रीतं भवति न वेति संग्रेप, सवतीति पूर्वपक्षं सांस्थमतं श्रीतं न सवतीति सिद्धान्तः। संगतिः पूर्वमुक्ता॥ ७ ॥

इति मधमाधिकरणम् ॥ १॥

# चमसवद्विशेषात्।। 🗸 ॥ (१।४।२)

पुनः श्रुखन्तरेण प्रखबस्थितं निराकर्तुमधिकरणान्तरमारभते । ननु पक् रणवशात् पूर्वमसदुक्तोऽधें।ऽन्यथा वर्णितः । यत्र प्रकरणापेक्षेत्र नास्ति मन्ने तदसाकं मलम् ।

'अजामेकां लोहितशुक्ककृष्णां बहीः प्रजाः सजमानां सरूपाः।

अजो होको जुपमाणोऽनुदोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्याः ॥ इति । यद्यपीदं श्वेताश्वतरोपनिषदि चतुर्थोध्याये विद्यमानत्वात् पूर्वीपर-

## भाष्यप्रकाशः ।

चमसवद्विद्रोपात् ॥ ८ ॥ अधिकतणप्रयोजनमाहुः श्रुत्यन्तरेणेत्यादि । अत्रापि साध्यमानुमानिकं श्रीतत्वामावरूपमेव । अज्ञामन्नश्लोञ्जाज्ञव्दस्तु पूर्वपक्षोत्थाने द्वारमतः संग्रयं तद्वीजं चानुष्ठिष्ट्य पूर्वपक्षं विषयवाययं चाहुः निन्धित्यादि । नन्यस्य मन्नस्य श्रेतास्वररोपनिष्यत्योध्याये, 'य एको वर्षो वहुधा शक्तियोगाद् वर्णाननेकानिहितार्थो द्वाति' इत्यादिगन्नैकं श्रकृत्येव पठितत्वाद् उपनिषदास्मेशपि, किं कारणं नक्षेति नक्षण एव श्रकृतत्वात् कथमस्य कारणानपेक्षत्वमित्याकाङ्गायां तदनपेक्षतामुपपादयति यद्यपीत्यादि । तथाच यथा प्रणवादिमन्नाणामर्थान्तरवाचकानां श्रकृतीपयोगः 'इमं मे वरुण' इत्यादीनां च

चमसवदिविशेषात् ॥ ८ ॥ अञ्चापीति अपिः समुबये । आनुमानिकं 'श्रीतत्वाभावव-कुतौ शरीरह्मप्कविन्यसागृहीतेस्तदग्रहणात् घटवत् । यत्र यत्रान्यगृहीतेस्तदग्रहणं तत्र तत्र तदप्रतिपाद्यत्वमिति व्याप्तिः । प्रतियोगिता हेततावन्छेदकसंबन्धः, विशेषणविशेष्यता च साध्यतावच्छेदकसंयन्यः इति समुख्यः । अन्त्रिति सूत्रे । आनुमानिकं श्रीतत्वामाववत् चमसवद-विशेपात् इति । अतः इति । उपस्थितत्वात् । पूर्वपक्षसान्यामिमतत्वेन सिद्धान्तस्पर्शित्वात् संश्योत्रायकत्वं तत एव तद्वीजोन्नायकत्वम् । अतो विषयवाक्यं पूर्वमनुत्तवा पूर्वपक्षो विषयवाक्या-त्पूर्वभुपातः । भाष्ये । प्रत्यवस्थिति सांल्यवादिनम् । प्रकरणेति 'वदतीति चेन्न प्राज्ञी हि प्रकरणात्'। इति सूत्रे । अजामिति न जायते इत्यजा तां मूलप्रकृतिरिवकृतिरित्यभ्यपगमात् । नतु रुद्धित्त्र छागस श्चियां प्रजापदस्य रूद्धियोंगमपहरतीति चेन्न विद्याप्रकरणात् । होहितं रजो रक्षना-त्मकत्वात्, गुरुं सत्त्वं प्रकाशात्मकत्वात्, कृष्णं तमः आवरणात्मकत्वात्, तेषां साम्यावस्थाऽव-यवधर्मेर्व्यपदिश्यते । लोहितशुक्ककृष्णेति सरूपाक्षेतुण्याः, अजोऽसङ्गः पुरुषः, जुपमाणः सेवमानः । अतुशेते तामेव । प्रकृतिमध्यासेनातमत्वेनोषगम्य सुखी दुःखी मुद्दोहमित्यविवेकतया संसरति । अन्यः पुनरतः पुरुष उत्पन्नविवेकज्ञानो विरक्तो जहात्वेनां प्रकृति सुक्तमोगां कृतमोगापवर्गां परित्यंजीत सुन्यत इल्पयः । प्रकृते । एको वर्ण इति प्रणवः । वर्णान् अकारेकारमाकारादीन् घटः पटः कुट्यं कुसुठं महाविष्णुः गोरोचनकमित्येवमनेकान् वर्णान् । बहुधा शक्तिलक्षणा लक्षितलक्षणा योगो रूदियोंगरूदिसित नामिः पहुषा शक्तियोगान्निहिता अर्था शब्देषु येन । ब्रह्मपेति एको वर्णः प्रणय इति प्रस प्रकृत्स । तदनपेति प्रकरणानपेक्षताम् । यद्यपीत्यादीति । भाष्ये । प्राप्तिसंबद्मिति मद्यज्ञानम् । मद्यविद्येति यावत् । मणयेति पूर्वकाण्डे हरिः 🕉 इलंस प्र्वापरसंपद्भार्थसामे द्वतिः बोभित्युच्योक्ते ग्रन्ये न नियमः तदीयोपकमाद्यधीनत्वात् । तया प

## रहिमः ।

प्रणवः तदादिश्च प्रणवादी प्रणवादीर्मेत्राणां नायं नियम इत्सर्थः । यदा हरिः ॐ इति प्रणवमन्त्रो विज्ञोवणविज्ञिष्टः आदिज्ञव्देन 'चत्वारि शङ्का त्रयो अस्य पादा' इति मन्नः । अत्र महाभाष्ये व्याकरण-परता पर्वापरसंबद्धोर्थः न च नायमर्थः । 'यावानर्थः' इति गीतायाः । सांख्यमतमसङ्गपरुपः । अन्य-न्मतम् । सिद्धान्ते ब्रह्मविद्या तद्वाचकस्य अन्यन्मतं मतान्तरमिति प्रकृते सांख्य उपयोगः । प्रकृते तदेवाहः तथा चेति । अर्थान्तरं ब्रह्मविद्या । प्रगवादिम्ह्याणामिति वहवचनघटितत्वाद्भाष्यस्य महानाहः 'इमं म' इति संहितादितीयाष्ट्रके प्रथमेच्यायेऽन्तिमी मन्नः इत्यादीनामित्यादिपदेन विश्वचर्पणे 'मित्रस्य चर्पणी धृतः श्रवः' इति मन्नः संहितातृतीयाष्टकचत्र्येथ्यायेन्तेस्ति । तथा 'आक्रण्णेन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मर्लं च. हिरण्ययेन सविता रथेनादेवो याति सुवनानि परयन्' इति मन्नसंहितायां तत्रैव ततीयाप्टकचत्रश्रेंभ्यायेस्ति सर्यादीत्यादिना वरुणः। तथा हि संध्यायां इमं मे वरुण इत्यादीनामित्यत्र संहितापाठकमः । सर्यादीनामित्यत्रार्थकमः । सर्योपस्यानमन्तरा सायंकालाभावेन वरुणानुपश्चितेः । थतः सूर्याद्यप्रसान इत्युक्तम् । अतः प्रथमं सूर्योपश्चानमन्त्री न्याख्यायेते । विश्वेषां सर्वेषां चर्षणे प्रजनने ऐष्ये च मित्रस पर्यार्थण्यो हि परित्रमणशक्तयः तासां छतः धारकस मित्रस इनस मैद्यति ध्यायति जिमिदा सेहने दि. प. से. अमिचिमिदिश्चासिन्यः इति ऋन् । श्रृयते इति श्रवो यशः तेन देवः दीन्यति हरुथेति पः देवः यशसा देवस सानसि गजनीयं सम्यकः। पण संमक्ती म्वा. प. से. सानसिर्वर्ण-सीत्यादिना निपातितोऽसिजन्तः । सत्यमिति यथार्थमं । चित्रमाश्चर्यकां श्रवः श्रवणं यस्य अतिशयेन तथामुतं चित्रश्रवस्तमम् । मित्रो जनान्यातयतीति अन्तसद्भवाधिकरणोक्तरूपस्य पूर्वोक्तस्य मित्रस्तं मेद्यति खिद्यतीति मित्रः, ऋत् , सूर्यः। जनान् होकान् यातयति जना यतन्ते भवाय नाशाय च कर्म कर्तम् इति पञ्चमस्कन्धात्मेरयतीति यातयति यती प्रयक्षे भ्वा. प. से. हेतमण्ण्यन्तालदः, कीदशी मित्र इत्याह प्रजानन तत्तनीवकृतधर्माधर्मज्ञानं प्रमिमाणः पुनः पुनर्भित्रपदं स्रेह्मुख्यतया मक्तिप्रतिपादनाय । मित्रो मगवान 'ध्येयः सदा सवित्रमण्डलमध्यवर्ती' अत्रापि मित्रपदस्य योगरूढिः सर्वपदवान्यत्वात मित्रः सुयों वा पृथिवीमुत 'उतः प्रथे वितर्के स्वात्' इति विश्वात् । दाधारेति प्रश्नो वितर्को या 'सर्व आत्मा जगतस्त्रस्थपथ्य' इति श्रतेः जङ्गमस स्वावरस्य च मित्रः वृष्टिद्वारा अन्नं गाथ जनयन दाधार धारयति । प्रथाक्ष उत्तरमाह मित्रः ऋष्टीरनिमिपामिच्छे अभितीवतीयीपि चछे वक्ति श्रीमागवत-द्वारापि सत्याय हव्यं धृतबद्विधेम इति । सत्याय यथार्थाय हव्यं दानादनयोः अदनयोग्यं धृतयक्तं विधेम । विध विधाने तु, प. से. तस विधानं कुर्याम इति दानमपीन्द्रियाणां संमवति । इन्द्रियाणि जहोतीति श्रतेः । यथासये धतदानं तद्वदिन्द्रियदानं निरोधलक्षणप्रन्योक्तदिशा विधेम प्रयच्छेम । इसन्यः 'प्रसमिन मर्तो अस्तु प्रयसान् यस्त आदित्य शिक्षति वर्तन' इति हे मित्र कृष्णस्य मुख्या-धिकारित स्रेडकर्त आदित्य स मित्रो भगवान 'ध्येयः सदा सवितमण्डलमध्यवर्ती' मर्तो यलोषः। मर्लो महुप्यः वसुदेवद्वारा प्रास्तु स्वयं मगवान् भवतु स क इत्याद । वहुषु साकारस्त्रेन्त्रिलाह यो मतेन स्वानंत्रान् प्रशिक्षति यस्त्रे तुम्यं शिक्षति मतेनेति 'न दन्यते न जीयते त्योतो नेनमंद्वो अश्रीसन्ततो न दूरात्'। यत् त्वोतः त्वयाधिकारिणा सूर्येणोतः शिक्षतः उड् शब्दे भ्वा. आ. स. 'फुप्पद्यमणिनिम्होचे गीर्णेष्वजगरेण इ' इति वाक्यात् । न हन्यते न जीयते नामिमुयते केनापि न एनं त्वया शन्दितं अंहोतीतं समीपात् अथोति व्याप्तीति । अग्राङ् च्यासी उपप्रहृष्यत्ययः खाः आ. वे. न द्रादिष यत् अहः निषिद्धदेवपूजादिकर्तृ इति योगः । निषिद्धदेवपूजाकर्ताः पुरुपोपि

## रिक्सः ।

भवत्यतः समुदायशक्तिरंहसीति रूढिः योगरूढं पदं यचिद्धिते विशो यथेतीमं मे वरुण इति मन्नाप्रे व्याख्येयम् । अत्राप्यास्थाम वरूणित्रयासः इत्युपसंहाराद्वपक्रमस्य तु विचारात्तस्य यज्ञ ऋध्यते यस हविरतिरिच्यते इत्यस्य यज्ञवृद्धर्थस्वात् ॥ प्रकरणं यज्ञवृद्धेर्वरुणप्रीतेश्च तद्वमयनिरपेक्षेण सूर्योपस्थाने मित्रस्थेति मन्नः । न च वरुगोपस्थानायास्त्विति शहुशम् । ततः सूर्योपस्थानं तत्र मन्नाः मित्रस्थे-त्यादयः इति संच्याच्याख्यानात् । तत इत्यस्य गायत्रीजपानन्तरमित्यर्थः । आसत्येनेति मन्नी व्याख्यायते । सत्येन सह वर्तमानः सत्येन च्यावहारिकेणेत्यन्ये रजसान्तरिक्षठोकेन ठोका रजांस्युच्यन्ते इति यास्कोक्तः । सविता सूर्योक्षरो वा असृतमानन्दं देवं वा मर्लं मनुष्यं कृष्णं वा आसमन्तात नितरां वेशयन् मित्रत्वादिषकारित्वादक्षरस ठोकत्वात् खस्याने मनुष्यान् खक्कीडायां कुष्णं महाराजलाद्वेशयन इति भक्तिमार्गमर्यादाऽन्यत्र तु कर्ता कारियता हरिरिति हिरण्ययेन निरोधस्कन्धोक्तेन रथेन देवः क्रीडियता कृष्णः हिरण्ययेनस्यत्र ऋत्व्यवास्त्व्यवास्त्वमाध्वीहिरण्य-यानि च्छन्दसीति सत्रेण मयदो मकारहोषः । यस्येति होपे प्रस्ययसः वर्णहोषः मयदो मकारस हुलो होपः । याति प्रापयति निरोधं दशरसः । आसमन्तात् भुवना जसोर्डा भुवनानि विशेषेण पश्यन । अञ्चापि प्रकरणं पूर्वोक्तम् । उद्भयमित्यादिमचन्याख्या उत् धयं यद्वा उ आश्चर्ये द्वयं कृष्णरामरूपं वेदार्थो रामकृष्णयोरिति कृष्णोपनिपदः । एकं द्वयमित्याश्चर्यम् । तमसः परि परितो वर्तमानं अञ्चष्टं ह्रयं तमः सेवमानं तमसः पार इत्यन्ये । ज्योतिरुत्तरं पश्यन्तः वयं श्चतयः । उत्तरं वितर्कतरं यथा भवति तथा वेदाः पश्यन्तो वा । उद्वयं तमसस्परि पश्यतो ज्योतिरुत्तरमिति व्याकृतम । देवं देवता सूर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमम् । देवता देवेषु 'देवमनुष्यपुरुमर्खेम्यो द्वितीयासप्तम्योर्षहरूम्' इति सप्तम्यये त्राप्रस्यः । देवेषु देवं इह वृन्दावनादी कीडन्तं सूर्ये अन्तर्वर्तमानं सूर्य धुमणि कृष्णं सूर्य वा उत्तमं ज्योतिस्तदेवाग्नम् 'छन्दसि छङ्ठङ्किटः' इति प्रार्थनायां लिद् , पहलं छन्दसीति शपो छक म्बोशेति मकारस्य धातोनिकारः पादादित्वाविधातोनेति सन्ध्याटीका । संहिताचतुर्याष्टक-प्रथमाध्यायस्थेयं श्रुतिः । अत्र छन्दम्नि तुड्लड्लिट इति सर्वकाले लड्ड इति पाठः । तथाहि भालर्थानां संबन्धे सर्वकालेषु एते वा स्युरिति वृत्त्यन्तरं देवो देवेभिरागमदिति लुङः लोडर्थे । इदं तेम्यो करं नमः आभिमय होतारमवृणीतायं यजमान इति इमे उदाहरणे लङः। अद्यामगार इति लड्यें लिटः । अद्य मियत इसर्यः । तथा चागन्मेखन लङ्घपलन्य्या लिटोनुपलन्धेः तथा चागन्मेति श्रुलाज्ञाविधी ठङ्क्तमपुरुपयहुवचनं सर्वकालेषु न तु मृतानद्यतनकाल एव युखानं प्रयमं मन इत्युपक्रमेण शं नी मवतु वाजे वाजे इत्युपसंहारेणोन्नेयम् । 'उदुत्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः' दशे विश्वाय सूर्वम् । 'चित्रं देवानामुदगादनीकं चक्षुर्मित्रसः वरुणसाग्रेः। भाग द्यावाष्ट्रियवी अन्तरिक्ष ससूर्य भारमा जगतस्त्रस्युपध्य इति मद्यः । प्रथमाष्टकचतुर्याच्यायस्यः । उदिलामिति टीकायां पाठः । उत् उ, इ वा, सं प्रसिद्धं जातं वेदो धनं यस्मात् जातवेदाः अगिस्तं देवं केतवोऽमा नहन्ति यप्तन्ति वहन्ति प्रापयन्ति या । जातवेदा इत्यत्र 'गतिकारकयोः पूर्वपदप्रकृति-स्तरवं च' इति उणादिस्त्रेणाऽसिः पूर्वपदप्रकृतिस्वरथ । केतव इति 'केतुर्केती पताकायां प्रहीत्पा-तात्रिह्ममु इति विश्वः । अशाः केतव इति निरुक्तम् । योगरुढं पदं विश्वाय भुवनाय सामर्प्यो-दपे तस रहे दूरुं स्पेम्, स्पेनातनेदसोरमेदः । 'यष्ठचरें चतुर्थाति वाच्यम्' इति वार्तिकेन पष्टचर्ये पतुर्पीया खर्वेण पिपति तस्ये खर्व इत्यत्र यया। विश्वायेत्वत्र न छे स्मे । विश्वसंश्वरतामर्प्यन

## रदिमः ।

नामत्वात् ॐभिलेकाक्षरं त्रद्धः सर्वे तस्वोपन्यास्थानमिति उपपदनाच्यसामर्थ्यसः न्याख्यानम् । उप 'सामर्थ्ये' इति विश्वात् । यद्धाः सर्वमिति पदादिसर्वेमित्यर्थात् । न उप इत्यसः सामर्थ्यमात्र-नाचकत्वयोतकत्वेऽपि द्वा सामर्थ्योदर्वाचकत्वयोतकत्वे तथा च विश्वः ।

> 'उप सामध्येदाक्षिण्यदोपाल्यानात्ययेषु च । आश्चर्यकरणे दाने व्याप्तावारम्मपूज्योः' ॥ इति । 'नामिः प्राप्यङ्गके क्षेत्रे चकान्ते चक्रवर्तिनि । नामिः प्रधाने कस्तुरीमदेषि कपिदीरितः' ॥

इति च । ध्ये इति 'ध्ये विल्ले' इति तुमुनर्थे निपातितः । नित्रमिति देवानामिन्द्रादीनां कृष्णोपनिपदुक्तानां तं होचुः सुराः सर्वे इत्येपा देवानां वाऽनीकं सकळदेवसमूहात्मकं वा वित्रमा- अर्थकां उदगात् चश्चिमित्रस्य वरुणस्यायेः धावाप्रियती अन्तिरिक्षं आग्नाः तेजसा क्रीडया चाप्र्रयत् । श्रा पूर्णे छड् पुरुपन्यत्ययः त्वमाग्ना इति श्रुतिवचनं वा । अदादिरयमनिद् परस्पैपदी च । जगतो जङ्गमस्य तस्थुपः स्थावस्थात्मा व्यापकः । अत्राप्याददे आवास्त्यध्यर्कृदित्सुपक्रमः त्वममे विचर्षणे इत्सुपसंहारः । प्रकरणस्रत्रेयम् । 'तवश्चर्देवहितं पुरस्तान्छक्रमुचरत् पश्येम श्ररदः शतम् । अविम श्ररदः शतम् । नत्ताम श्ररदः शतम् । मोदाम श्ररदः शतम् । भयाम श्ररदः शतम् । भ्रणवाम शरदः शतम् । प्रभवाम शरदः शतम्य । प्रभवाम शरदः शतम् । प्रभवाम । प्रभव

'उत्प्रकारो नियोगे च प्रावल्यस्वास्थ्यराक्तिषु । प्राधान्ये वन्धने भावे मोक्षे ठामोर्ध्वकर्मणि' ॥

संबन्धमेव वक्तव्यम् । तत्र, ब्रह्मवादिनो चदन्तीत्युपक्रम्य ब्रह्मविचैव निरू पिता। तथापि पूर्वकाण्डे प्रणवादिमञ्जणां नायं नियम इति प्रकृतेऽपि मता-न्तरवाचकस्यैव प्रकृतीपचीग इति राङ्ग । 'ते ध्यानयोगानगता अपस्यन् देवा-

## भाष्यप्रकाशः ।

स्योद्यपसाने, तथासापि मन्नस कपिलमतिस्वार्थवाचकसीव ब्रह्मविद्योपयोग इत्येप मन्नः खार्थनिरपेश्व एवेति शह्वेत्यर्थः। किंचात्र यद्येक एव मन्त्र एताहशोऽन्ये त्वन्याहशा इति स्रात तदा बहुनामनुग्रहो न्याय्य इत्यस्यवार्थोऽन्यथा करप्येतापि । यथा कठनछीमञ्रस । इह त मन्त्रणां बहनां तादश्रत्वात तदपि न वक्तं शक्यमित्याह ते ध्यानेत्यादि । रहिमः ।

यत कि चेदं वरुण देव्ये जनेभिद्रोहं मनुष्याश्ररामिस अचित्ती यत्तव धर्मायुयोपिम मा नः तस्मादेनसो देव रीरिपः कितवासी यदिहि पर्णदीवि यदा चासलमुतन्न विग्न । सर्वा ता विष्यशियिरे यदेवायाते साम वरुणितयास इति । हे देव वरुण ते व्रतं त्वदीयपरिचर्यारूपं घविद्यवि दिवसे दिवसे प्रमिनि-मसि मिनीमः । मीज हिंसायां श्रया. उ. अ. मीनातेर्निगमेति हस्तः । यचिद्धि, चिद्धीति वा । यधेयं तथापि विश्वो यथा, प्रजा इव, वयं तथा च सापराधाः अपि प्रजाः स्वासिना यथानुग्रसन्ते तथा वयमप्यतुत्राह्मा इति भावः । यस्त्रिचेति । किं च हे वरुण देव्ये देवसमृहस्त्रे जने यत् । किं च अभिद्रोहमपकारजातं वयं चरामसि चरामी मनुष्याः किं चाचित्ती अचित्या अज्ञानेन तव लदीयं यद्धमेशारकं कर्म आयुरोपिम युप विमोहे दि. प. से. विमोहितवन्त हे देव तस्मादेनसः पापाज्ञी-स्मान मा रीरिपः मा हिंसीः रिप हिंसायां स्वा. प. से. । कितवास इति कितवास्तीत्याचक्षाणाः कितवा दतकृतः कितवेत्यनुकरणादाख्यातण्यन्तं पचाद्यच् प्रपोदरादित्वात् किमो मलोपः दिवीति ते वरुणस दीविनीति ताच्छील्ये णिनी प्राप्ते देवनमिव देवनं द्याः तस्यां दिवि दिवेडिविः अन्येपामपीति दीर्घः । कितवासस्ते मित्रीमृतस्य दिवि निर रिप्तः रप व्यक्तवाचि म्वा. प. से. यन् नाम देवपूजादिकर्तृ व्यक्तमुजुरिति यत् वाकु हा सलमिति छेदः यस देवपूजादिकर्तः वाकु सलं हा जहाति उत वितर्के यत् यस्य न, न जहाति तन्न विम । यद्वा घा सत्यमिति छेदः ऋचि तु उप मधु तक् क्षत्रो रूप्पाणामिति संहितायां दीर्घः सर्वा सर्वाणि ता तानि विषय विशेषेण प्य नाश्चय पोन्तकर्मणि दि. प. अ. विपूर्वाहोटि मध्यमैकवचनम् । शिथिरेव शिथिलानीव । शिथिरेत्यत्र शेरछन्दिस बहुछिमिति शिछोपे 'न छोपः प्रातिपदिकान्तस्य' इति न छोपः । हे वरुण अय अनन्तरं तव त्रियासः त्रियाः । ओन्सरेस्स्मिति जसोऽस्यागमः । स्थाम भवेम । अयमपसंहारमञ्चः । वि वा एतस यज्ञ ऋद्भते यस हविरतिरिच्यते इत्युपक्रमः । प्रकरणमुन्नेयम् । न चात्र सूर्योपस्थानं न वरुगोपस्यानमिति शङ्काम् । इमं मे वरुणेत्युपक्षमात् । वरुगन्नियास इत्युपसंहारात्र । न च सूर्यो-पस्यानपरमन्यविरोष इति वाच्यम् । व्याख्याने सूर्यभाषान्येन तत्परत्वात् । हेतुद्वयेनार्यद्वयुव्यवस्या । प्रकृतमधुनातुसर्यते । एताहदा इति सांख्यप्रतिपादकः 'त्यदादिषु हशोनाठोचने कम्य' इति कन् । अस्यैवेति अजामेकामिससैव । कठवद्धीमच्चस्येति 'इन्द्रियेम्यः परा धर्याः, इता दिकं सकटमतसाधारणम् । वतो महतः परमन्यक्तमिति मग्रस्य । मन्नाणामिति 🛶 वस्यमाणानां मन्नाणाम् । ताडदोति कर्मकर्तिरि शत्ययः रूळ्यनुगुणत्वादिति मनोरमायां प्रत्ययस्तु,

1 :

<sup>ी-</sup> आवसोरमुगिदि वा पाठः ।

त्मशाक्तिं खगुणैनिगृहाम्' इति च । तथा 'ज्ञाज्ञौ द्वावजावीशानीशों' अजा खेका भोकुभोग्यार्थयुक्ता । अग्रे च यो योनिं योनिमधितिष्ठलेको विश्वानि रूपाणि योनीश्च सर्वाः । 'क्षपि मसूतं कपिछं यस्तमग्रे ज्ञानैविभर्ति जायमानं च पश्येत्' इत्यादि च । वाक्यानि कपिछतन्मतवायकानि वर्तन्त इति सांख्य-मतमपि वैदिकमेवेलेवं प्राप्ते, उच्यते—चमसवदविशेपात ।

'अवीन्विलश्चमस अर्ध्वेद्वप्रसासिन पद्मो निहितं विश्वरूपम् । तस्यासते ऋपयः सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदाना'॥

## भाष्यप्रकाशः ।

तथाचात्र खराणैर्निगृहत्वम् । अश्रिमे स्रकासकात्मसंघेभीक्मिमेरिग्योधेर्मजादिकार्पर्युक्ता अनादिः प्रकृतिः । तदिप्रेमे चाथिप्रातृत्वम् । तदिप्रेमे च कपिलस्य नामं तद्वमीश्र प्रत्यभिज्ञायन्ते । प्रतावान् परं विशेषो यत् कार्पिलेः प्रकृतिः स्वतंत्रोच्यते । अत्र ह परमेश्वरयक्तित्वेनित । न वावता तस्य अजात्वहानिः । यक्तिनित्यत्वात् । अतः शक्तित्वमप्रेण किष्ठमत-प्रत्यभिज्ञापकनानापदानादर्णमन्त्रविकिति सांव्यमतस्यात्वमानिकत्वोक्तिः प्रधानस्याध्वद्वानिक्ष्यातुपपनित प्राप्ते हत्यर्थः । स्वयं पठित्या सिद्धान्तं व्याकृर्वनित उच्यते हत्यादि । एकप्-दिमदं स्वयम् । चमसेन तुर्योऽविशेष्यमतस्यद्विश्वपत्तस्यात् । स्यत् सांव्यमतम्यत्र, यदि तसाः सृष्टिकरणे स्वात्व्योपपादको रज्ञसम्वतम्यासम्यावस्थात्मकः स्वरूपस्य विशेषो

## रहिसः ।

स्वदादिष्ठ दशोनालोचने कथ' इति स्वेया। यहवो मधाः सांस्वयतिवादकासे । दश्यन्ते स्वयमेवेति ताददाः सांस्वयतिवादकरने दश्यन्त इति फलितम् । तथा च तादशस्तत् सांस्वयतिवादकरने दश्यन्त इति फलितम् । तथा च तादशस्तत् सांस्वयतिवादकरने दश्यन्त इति फलितम् । तथा च तादशस्तत् सांस्वयतिवादकरने दश्यन्ति प्रतिविक्तमञ्चान्ययार्थकरनम् । तन्यताभिद्वापकपदानि स्कोटयन्ति तथा चिति । शक्तिपदं प्रकृति स्वाविक्तिमा शक्तिपदान्ति । अचीति स्वयं । सम्वाविक्तार्वाण प्रकृतिकर्वपिष्ठान्त्वस्त । असङ्गस्त स्वयं प्रकृतिस्ति । स्वयं । असङ्गस्त प्रकृतिस्ति । स्वयं । सम्वयं प्रकृतिस्ति । स्वयं । सङ्गस्त प्रकृतिस्व । असङ्गस्त स्वयं । स्वयं प्रकृतिस्व प्रकृतिस्व । असङ्गस्त स्वर्णस्य । स्वर्णस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्वर्णस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्

इति मन्ने यथा न विद्योपो विधातुं द्याक्यते । न हि कर्मविद्योपं कल्पयित्वा तत्रावीिवलचमसं कल्पयित्वा तत्र यशोरूपं सोमं होतारो मन्नेण अक्षयेगुरिति तत्रावाज्यक्षयमस्य करपायत्वा तत्र यशास्त्रपाया हागारा पत्रपाया व्याप्तास्य करपयितुं शक्यते । तथा प्रकृते रोहितशुक्कृत्व्यशब्देन रज्ञासस्वतमांसि करप-यित्वा न तद्वशेन सर्वमेव मतं शक्यते करपयितुम् । कपिळऋपिवाक्यमृष्यनित्य-मंयोगभयात्रित्यक्रपेरेवानुवादकम् । तस्मान्न मञ्जमात्रेण प्रकरणश्चत्यन्तरनिरपेक्षेण विकेषः कल्पयितं शक्या ॥ ८॥

#### भावनम्बद्धाः ।

विधातं शक्येत । स च न शक्यते । शक्तित्वेन शक्तिमदधीनीदयत्या तत्सापेक्षतयैव १९५१) सिद्धत्वात् नच स्त्रुणैनिंगृदत्वं तद्गमकम् । तत्र स्वपदेन ब्रह्मण एव प्रद्वीतुं शक्यतया तद्गुणानामेव ब्राह्मत्वात् । उत्तरार्थे, 'यः कारणानि निस्तिलानि तानि कालात्मपुक्तान्यधिति-पृत्येकाः' इत्यनेनापि तस्यव परामृष्टत्वाच । नापि भोषतृभोग्यार्थयोगस्तथा । जन्यायां शक्तावपि हस्यकः इस्ताना। उत्तय प्राव्हट्याचा राज्या प्राव्हाना वाचाना वाचाना वाचाना वाचाना वाचाना वाचाना वाचाना वाचाना व तथात्वस्य पुराणसिद्धत्वात्रापि, योनि योनिमिति तद्भमक्षम् । वीप्साया वहृत्वस्य च वाधकत्वात् । नाप्यंत्रमेदात् समापिः । तसापि शक्तिसाधारणत्वात् । अतथमसवाक्यवद्याप्युक्तरीत्वा करूप्यमानस्य विशेषसामावात्रः सांख्यमतसिद्धिः । कपिठशक्याद्यादिसिद्धिस्तु भाष्य एपोपपादितेति पूर्वीधिकरणोक्तमक्षणणमित्यर्थः ॥ ८ ॥

ररियः ।

तेन चमसेन तुल्यश्रमसवद्वर्ततेऽविशेष इति किया । तत्सापेक्षेति शक्तिमदारमसापेक्षतया। घटवद्भतलिमलादेः त्रयोगस भूतलादिज्ञानवत् संयन्धित्वात् । यद्यपि घटज्ञानवत् संयन्धित्वमपि प्रयोगस्य तथापि प्रकृते नोपयोगः । तद्गमकमिति अनादिप्रकृतिगमकम् । प्रकरणादाहः । तन्त्रेति प्रकरणं श्रेताश्वतरे ॐ महावादिनो वदन्ति किं कारणं महा कुतः स्म जाता जीवाभेरयुगकमारख-शब्दस्यात्मारमीयज्ञातिधनवाचकत्वाच महाषः । खश्चव्देन प्रकृतिसंग्रहाभावे प्रमाणान्तरमाहः उत्तरेति । निष्विलानीति प्रकृतिर्पि संग्रहीता । अधितिष्ठति स्वगुणैः । तस्येति ब्रह्मणः । तथेति तहमकत्वेन । पुराणेति ततीयस्कन्धपत्रमाध्याये ।

<sup>'</sup>त्वं नः सुराणामसि सान्वयानां कृटस्य बाद्यः पुरुषः पुराणः । त्वं देवशक्तयां ग्रणकर्भयोनौ रेतस्त्वजायां कविमादधेऽजः' ॥

इति पुराणसिद्धत्वात् । किं च 'ततो वयं सस्प्रमुखा यद्यें वभूविम' इति पुराणम् । वयं सात्विकादंकारप्रमुखाः । यद्यें भगवतः कार्यार्थे । चहुत्वस्येति । योनीरित्यत्र । अंदोति प्रकृत्यंशमेदाद् वीप्सायहत्वयोः समाधिः । शक्तीति जन्यशक्तिसाधारणत्वात् । अत इति कपिठवाक्यातिरिक्तवाक्यानां प्रकृत्यगमकत्वात् । विद्यापस्येति । रोहितशुक्कृष्णशब्दानां रजः-सत्त्वतमोवाचकत्वरूपस । कपिलेति । 'ऋर्षि प्रस्तं कपिलम्' इति कपिलस वाक्यम् । प्रतिपाद्य-प्रतिपादकमावसंबन्धे पष्ठी । अत्राप्यानुमानिको न वैदिकश्यमसयदविशेषात् । यत्रीवं तत्रीवं 'यतो वा इमानि' इत्युक्तजगजन्मादिकर्तृत्वादिवदित्यतुमानमपि । भाष्ये । न विद्रोप इति । नतु कं त्रलाक्षेप इति चेप्कृणु—चम्यते मध्यते सोमोस्मिन् पात्रविशेष इति चमसः सोमपानपात्रं स्थात् वर्षिकरणे पन्, वृद्धिर्न, छन्दिक्ष विकल्पात् सोयं पूर्वतन्ने तृतीयसः पद्ममपादे च्योतिष्टोमे श्रेतु-होतुथमत्तः श्रमेद्यणः प्रोद्रातृणां प्रयजमानस्य प्रयन्तु सदस्यानामित्युक्तः। एवं च जिज्ञासाधिकरणोक्तं

# ज्योतिरुपक्रमात्तु तथा ह्यधीयत एके ॥ ९ ॥

नृत चमसमन्त्रे अवीग्विल इति मन्नव्याख्यानमस्ति । शिरश्चमसः गणा वै यदाः प्राणा वा ऋषय इति । नात्र तथा व्याख्यानमस्तीतीमां शङ्गां

भाष्यप्रकाशः ।

ज्योतिरूपक्रमाचु तथा द्याधीयत एके ॥९॥ स्त्रमवतारयन्तो व्याद्धर्वन्ति नन्वित्यादि । इतीमामिति इति हेतोश्रमसद्दशन्तस्य यक्तुमशक्यत्वादजाशब्दे योगिकार्थमा-त्याच्यात्मत्रकरणासंबद्धत्यादृद्धार्थं च विहायात्र सांख्यसिद्धा प्रकृतिरेवाङ्गीकार्येतीमामित्यर्थः । रहिस: 1

तस्माद्यत्रापि विच्यश्रवणं तत्रापि अर्वाग्विछश्रमसः ऊर्ध्वद्यप्तेमवदिति विधि परिकल्प्य तत्रत्यानां तच्छेपत्वं परिकल्प्य कर्मविशेपं प्रमह्मण एत्वित्सुक्तमहात्वार्थ कल्पयित्वा मह्मिष्टो मस्म तं दर्शपूर्णमासयोद्देणीत इति वाक्यात् । तथा च स्यादेतत् अथातो प्रह्मजिज्ञासेत्यादि जिज्ञासाधिकतण-भाष्योक्तमानवं प्रलाक्षेपः सिद्धः । एवं च विशेषो बद्धत्वार्थं धर्मविशेषरूषः । एतदेवाहुर्नहीति । त्रचाचीगिति विशेषणार्थः स्पष्टः । सीमे यशोरूपस्यापकत्वं तु श्रुतिप्रामाण्यात्, विश्वरूपतं तु सर्वस सर्वात्मकत्वात् । वागप्टमीत्यस्यार्थमाहुः मञ्जेणेति । वागप्टमी ऋषिवत्तीरे निकटे कर्मविशेषसे-लप्टमीलं मधणा देदेन संदिदाना संबधातीति मचार्थः । अत्र कर्मविशेषे चमसो महाणः प्रैत्वित्सत्रोक्तचमसपदञ्युत्तत्या सोममक्षणं प्राप्तं तदाहुः भक्ष्मचेयुरिति नान्यं कियापदमत्र । नारपरानावानगरापुरुरापा । चागपर्वा नाव वाषाकुः सदायञ्चाराव पारापारामाप्रकारापार्वा निसम्बर्धेरिति बाह्यणस्तु न । छन्दोवदविमाष्यमिति विकल्पात् । अन्विति । सिद्धस्य कथनमतुनाद-

इति कपिलपदार्थः सिद्धः । चित्रोष इति मद्यत्वार्थे धर्मविशेषः ॥ ८ ॥

ज्योतिरुपक्रमात् तथा छाधीयत एके ॥ ९ ॥ निवलादीति अयं मन्नो वृद्दराण्यके शिशुमाह्यपेति । व्याख्यानिति श्रुतिस्तु अर्वाग्वित्श्यमसः ऊर्ण्युप्तम इतीदं तिच्छर एप लवीग्निलथमसः जर्भनेतुप्रस्तस्मिन् यशो निहितं निश्वरूपिमित । शाणा नै यशो निश्वरूपप्राणा नो तदाह तस्यासत ऋपयः सप्ततीर इति प्राणा वा ऋपयः प्राणा तदाह वागष्टमी प्रक्षणा संविदानिति अत्र हि शिशूपासनं प्रकम्पेयं श्रुता सप्रतीकव्याख्यात्री तमेदं तन्त्रिर हति अयं वा व शिशुर्योरं मध्यमः प्राण इति श्रुतेः प्राणात्मकस्य शिशोः प्रसाधानमूतशिर एव तत्र श्रीत्रादिष्टिरेषु प्रत्येकं प्राण आधीयते शृण्वन्स्रेत्रं मचतीति । अर्वोग्विकः अवास्तुतः अयः स्थितसेव मुखस विठलात् । शिरसो बुधाकारसोपरिदर्शनात् अर्ध्ववृत्ताः चमसो यज्ञपात्रविशेष-स्तद्वदिति । प्राणादीति प्राणादिरूपं यग्राशान्दादिप्रकाशनं तत्कारणं नार्योक्षासकलाद् विश्वरूपं तस्मिन् । शिरिति निहितं एतदिति यश इत्यर्थः प्राणा वा इति प्राणरूपा ससऋपयः शिरोठक्षण-चमसस्य तीरे निकटे आसेते सवन्तीति । एतदिति ऋपीनित्यर्थः । त्रखणेति वेदेन संवधाति के ते प्राणा ऋपयः इत्याहाम्रे इमावेव विश्वामित्रजमदमी अयमेव विश्वामित्रोऽयं जगदमिरिमावेव वसिष्ठकरयपाययमेव वसिष्ठीयं करयपो वागेवात्रिः याचा द्यसम्यते अतिई व नामतबद्त्रितित इमाविति कणीं अयं दक्षिणः कणेः अयमुचरः कर्णः इमी घहापी इमाविति नासापुटी इति व्याल्यानम् । भाष्यसिद्धार्थेन समं भाष्यार्थमाडुः चमसेति । अविशेषे देशन्तः अध्यात्मेति भारमि । आत्मविषयप्रकरणासंबद्धत्वात् । स्ट्वेंति छागीरूपम् । इमामिति प्रसक्षगे इदमः

<sup>).</sup> EUI I

परिहरित तुश्च्दः । अजाशच्देन ज्योतिरेयोच्यते । यथा हाजा अल्पदोन्धी तथेयं नश्वरसुखदात्री अग्निसूर्यसोमयिसुदूषा ब्रह्मणो हंसोक्तचरणस्पा। भग-वत्कार्याशस्पत्वात् 'तासां त्रिष्टृतं त्रिवृतमेककां करवाणि'इति श्रुतेश्च प्रथमोत्पन्ना

#### भाष्यप्रकाशः।

नन्त्रजाशन्दार्थानिद्धीरे कथं तत्परिहार इत्यत आहुः अजेत्यादि । तर्धजाशन्दप्रयोगः इत इत्यत आहुः चथेत्यादि । तथाच 'पत्रय नीलोत्पलदृत्दान्तिःसरन्ति शिताः बराः' इति विज्ञानीपिष्ट्यावसानेन तथात्ववीधनाय प्रयोग इत्यर्थः । नतु किं तज्योतिर्यदेवसुच्यत इत्यत आहुः अझीत्यादि । अप्रिस्तर्यते।मिष्टुदृपत्वाज्योतिः । रूपादिति पाठे भावप्रधानो निर्देशः । रूपादि पाठः शीहस्ताक्षरेषु संदिग्यत्वाद् वीध्यः । छान्दोग्ये पष्टे प्रपाटके सत्यका- माय हंसेन, अग्निः कला स्रवैः कला चन्द्रः कला विद्युत् कलेप वै सीम्य चतुप्कलः पादो अस्रको ज्योतिष्मात्रामेत्युक्तो यथरणस्तद्वपा । तस्य चरणस्त्यत्व तु, तत् तेजोऽस्रजतित

# श्चित्तमगवत्कार्योज्ञत्वात् तस्य त्रिरूपत्वं, कार्यत्वसीत्वे च । तासां त्रिवृतमिति श्चतेः । चोऽव-धारणे । अतः प्रथमोत्पन्ना या देवता तेजोरूपा तैवात्राजापदेनोच्यत इत्यर्थः । नत्न तस्या अत्र रिवमः । प्रयोगाद्वाच्यीयशान्दश्चानमां प्रकाशोक्तसिद्धार्थप्रत्यक्षमाचार्याणां तहां चेत्यर्थः । अजेति च्योतिः-

द्यस्त विद्वाय । अध्याह्तगौणीचीपनायेति भाष्यार्थमाहुः तथा चेति । इदं वावयं चन्द्राठोकस्थम् । पूर्वार्थं सु 'रूपकातिशयोक्तिः स्यात् निर्मायांध्यवसानतः' इति । तथा च यथात्र नीछोत्पठशरपदाम्यां छोचनकटाक्षाणां निगरणं विपयवाचकपदोहेखमन्तराप्युपस्थापनं तरपूर्वकतद्रप्रताध्यवसानं तथा जातकार्यपदाम्यां ज्योतिस्तत्कार्ययोस्तद्वाचकपदोहेखमन्तराप्युपस्थापनं तरपूर्वकतद्रप्रताध्यवसानं तेव तथात्वम् । अध्याहृतर्गाणीत्वं तु 'अम्' तस्य बीचनाय । तथा च गौनौहीक इत्यत्र इव ठक्ष्यमाण-गुणा गवाषपेक्षयात्पदोग्प्रीत्वादयः अजात्विशिष्ट अजात्र्रप्रवच्यापयेतात्वयम्यात्वयभावायं अत्यत्वर्गामीत्वादिष्ठ सत्याह्मणे छु ठक्ष्यमाणत्वं 'ठक्ष्यमाणस्योग्प्रोत्वां चृत्तिरिष्टा सु गौणता' इति काव्यक्रकाशे । ननुप्याराभिश्रयं गौणिति चेदोम् । उपचारे गुण्योगः सोस्त्येविति । प्यमत्रप्रश्चितिनिमत्व । उपचारे गुण्योत्वर्गान्त्वादे अल्पदोग्रीत्वर्गान्त्याः अन्यरप्रश्चेवत् । अप्यतेग्रीत्वर्गान्त्याः अप्यतेग्रीत्वर्गान्त्याः अन्यरप्रश्चेवत् । अप्यतेग्रीत्वर्गान्त्याः च्यातिवर्गान्त्याः विद्यायाः अन्यरप्रश्चेवत् । अप्यतेग्रीत्वर्गान्त्याः अप्यतेश्वर्गानित्याः । अप्योक्तिम्त्रप्राचाः । अप्यति । अप्यति । अप्यत्यायाः । अप्यत्यत्वर्गिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । अप्यत्यत्वर्गिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । अप्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । अप्यत्याप्ता । स्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । अप्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । स्वस्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचा । स्वस्यत्वर्गानिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्राचिति भाष्यायाः । व्यक्तिप्यति । स्वस्यति । व्यक्तिप्यति । व्यक्तिप्राचिति भाष्यं विवृण्यन्ति स्म तस्येति । ना

कि च मगवलार्येति मार्प्योक्तकार्यलं अध्यादावसंमित्र महा तहिं अग्निरिति श्रुतेः । सूर्यचन्द्रयोः प्रशोषनिषदि षहुपाद्यष्टिकर्तृत्वोक्तर्महाटक्षणाकान्तत्वात्। विद्युतो विद्युद्रहेलाहुरिति दृहदारण्यकात्। अतः कार्यत्वे कारणं वक्तव्यम् । तथा ज्योतिषि चुडुंसकेऽजेति स्नीत्वे हेतुर्वेक्तव्यः इति चेत्तराहुः चिरूपत्यमित्वादि । अत इति दोषामावात्। स्वर्येऽजापदयोगः कथमित्वाशङ्काग्ने सुने निराकार्या।

तत्तेनोऽस्वतिति छान्दोन्यश्चला कार्यत्वं तत्तदवाच्यसद्भवणस्त्रेजसस्तर्हि तस्य त्रिरूपत्वं वक्तव्यम् । धानन्त्रेपि हि कार्यार्णीमत्युक्तवा 'सर्वेषां त्रिगुणत्वाद्धि तयोर्भेदाः पृथक् मताः' इति निवन्धात् । देवता अजाकाब्देनोच्यते । तत्र हेतुः। उपक्रमात् । अञ्चेबोपक्रमे, 'तदेवाप्निस्तद्वा-युस्तदादिखस्तदु चन्द्रमाः' इति । द्वा सुपर्णेति चाग्रे । मध्ये चार्य मन्त्रः पूर्वोत्त-रसंबद्धमेव वदति । सा सुख्या सृष्टिः । अजद्वयं जीवब्रह्मरूपमिति । अञ

## भाष्यप्रकाशः ।

कयं त्रत्यभिज्ञानमित्यत आहुः तच्च हेतुरित्यादि । तथापि चेतनाधिष्टितत्यस कथं त्रत्यभि-ज्ञानमित्यत आहुः द्वा इत्यादि । सैव कृत उच्यत इत्यत आहुः सा सुख्या स्टप्टिरिति । सा त्रिवृत्कृतदेवतारूपा सुख्या सृष्टिः । सृष्टयन्तरकरणसमर्थमायं कार्यमत उच्यत इत्यर्थः । एवमत्राज्ञामत्रस्य पूर्वार्थं व्याख्यातम् । उत्तरार्थं व्याकरोतीत्याहुः अजद्वयमित्यादि ।

# रहिमः।

अयमर्थः । ब्रह्मत्वेषि चतुर्व्यहेऽन्तर्भावस्य साध्यत्वेन खरूपटक्षणानाकान्तत्वेन चैकत्वाभावात् 'पक्तेनाद्वितीयं त्रस्य' इति श्वसस्पर्शादनेकेश्वरापत्तेः ।

'भयादस्याविस्तपित भयातपित सूर्यः । भयादिन्द्रश्च वासुश्च मृत्युर्धोवित पश्चमः' ॥ इति । 'न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतौयमविः । तमेव भान्तमतुभाति सर्वं तस्य मासा सर्वमिदं विभाति' ॥ इति च ।

काठके आवणात विद्यति वाच्यं बद्धत्वं तदपि विद्युद्रक्षेत्याहरित्यत्र केचिदित्यध्याहारे केचिदित्यसासं ग्रस्तं तदिष केचिदिति विरला इति सुवीधिन्याः । स्वरूपलक्षणाकान्तेति ह्यलग-योग्यकतंकविचारेणेति। किं च महा तर्हि अग्निरिति अतिरिप सवीधन्यामत उमयं सबोधनीप्रमाणकं तद्वमयं विद्वाय कार्यत्वमत्रोक्ते ज्ञेयमिति चतुरस्रम् । त्रिरूपत्वं छोद्दितशुक्षकृष्णरूपत्वं तत्तेजोऽधजत इस्तुमनोष्यते तद्गीराजत तद्गे ता भन्नमराजन्त इस्तुमनोष्यते तासां त्रिष्टतं त्रिष्टतमेकेने करवाणि इस्तुमना यदमे रोहित १ रूपं तेजसस्तद्रायं यच्छुक्तं तदपं यन्त्राण्णं तद्वस्यापागादमेराम्ने वाचारम्मणं विकारो नामपेयं वीणि रूपाण्येन सस्तमिति त्रिष्टस्करणे छान्दोग्यश्चतेः त्रिष्टतमिति श्रसंग्रेन बोध्यते कार्यत्वसीत्वे तासामिति श्रुसंग्रेन घोध्यते । तासामित्यस तेजीयन्नस्पदेवतानां कार्यरूपाणामित्यर्थात् । इमान्तिस्रो देवता इति श्रुतेः । कथमिति केन हेतुनेति प्रश्नः । त्रत्यभीति सेयमनेति श्रत्यमिज्ञा । न च नित्यानित्यसंयोग इति शङ्काम् । दृष्टान्तार्थमात्रत्वात । दृष्टान्तव्यतिरिक्तस्वले ऐक्यविषयत्वात् पेक्यप्रतीतेर्प्रमत्वात् तत्र हेतुरिलादीति उपक्रमोपसंहारा-म्यामर्थनिर्णयादुपक्रमसासंजातिवरोधित्वन प्रयल्तात् रृष्टिकर्तृत्वोत्तयाजा ज्योतिः प्रश्नोपनिषदुक्ती सूर्यचन्द्रमसौ । वायुः बृह्दारण्यकोक्तो यशक्षुपः खखरूपं प्रापितवान् सः । अधिर्व्यापकः बह्यस्पः प्वमना ज्योतिश्रतुष्टपुरुमा । शत्र वृहदारण्योका विद्युत् न छान्दरिये वाहुनै विद्युदक्ति । तसा महरूपायाः संनिवेशार्यप्रतमान्यं व्याचकुः तथापीति चेतनोप्तिः । हा इलादीति । ही जीवमहरूपा मद्याप्तिः । नियुत्पक्षे नियुद् मस्ति । तदेवामिरित्यसाः अप्तिः कठेलसाध्येकवाक्यत्वे वायः प्राणी विद्यदिति यावत् । सैचेति अन्याकृता देवता सदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयमिति श्रत्यक्ता-भिविद्यदन्यतरात्र श्रुती कुतः कस्माद्वेतीरुपते तेजीनिरूपणे इसत इसर्थः। उच्यत इति । समवावित्वार्थम् । स्वतः शतीतत्वाद्वा गावत्रस्ययेन शकृतिजन्ययोषे श्रकारतामापन्नेनोच्यते इत्यर्थः । वत प्र मुख्यपदम् । अजद्भयमित्यादीति प्रयमम्बपदं जीवपरम् । दितीयं महापरम् । तन्नेति १११ म॰ स॰ र॰

पकरणे न स्पष्ट इति निरूपयति । तथाहि अल्यन्तरे स्पष्टमेव अधीयत एके 'यदम्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्भूपं यच्छुक्वं तदपां यत् कृष्णं तदन्नस्य' इति । एवमग्रेऽपि कलात्रये । अनेन जीवेनात्मनेति जीवत्रक्षणोश्चानुप्रवेदाः । यीजेऽपि त्रैविध्यमिति सरूपत्यम् । भगवतोऽभोगे हेतुः जीवेन मुक्तभोगामिति । तस्मात् प्रकृतेऽपि चमसवच्छुतावेवार्थकथनात्र सांख्यमतमतिपादकत्वम् ॥ ९॥

## भारत्यतकादाः ।

नन्वज्ञाया ज्योतिष्ट्रेन निरूपणमयुक्तम् । छान्दोग्ये तेजस उत्पत्तिकथने त्रिरूपताया अनुक्तत्वात् । भाष्ये च हंसोक्तचरणरूपत्वेन व्याख्यानमञ्जूकम् । तस्यापि तत्रानक्तत्वादित्याशयेन सत्रक्षेपमवतारयन्ति अन्नेत्यादि । अत्र प्रथमकार्यप्रकरणे त्रिरूपत्वं, हंसोक्तश्ररणो न स्पष्ट इति हेतोस्तत्रत्यं अत्यन्तरं दर्भपतीत्यर्थः । अतिमादः चदग्नेरित्यादि । नत् यदि तेजीरूपा देवताभिष्रेता तदा सुत्रकृता तेजःपदमेव कृतो नोक्तमित्यत आहुः एवमित्यादि । कलात्रय इति दयताभिन्नता तदा सत्रकृता तजःपदमय कृता नाकामत्यत आहुः एवमित्यादि । कलात्रय इति स्वर्धसोमित्रग्रुद्धमे । तथाचैतदम्ने, यदादित्यस्य रोहितं रूपं यचन्द्रमसो यद् विद्युत इत्यादिनिरूपणात् तत्र हंसोक्तपादरूपतादिधर्मनिरूपणार्थं ज्योतिःगदं प्रयुक्तं, न तेजःपदमित्यर्थः । असां श्रुती जीवनन्नत्राणी कृत्रोक्तं इत्याकाङ्गायामाहुः अनेनत्यादि । जीवनेति तहार्थत्त्तायपाडञ्जनोति करणतृतीयया च चोधिते इत्यर्थः । सरूपत्यक्रयनप्रयोजनमाहुः बीजेडपीत्यादि । 'वीजं मां सर्वभूतानां विद्वि पार्थं सनातनम्' इति वाक्याद् बीजं भगवाच् । तत्रापि सचिदानन्दरूपत्यात् वैविष्ममत्तीत्यतः प्रजासरूपत्यम् । तथाच कार्यकारणयोः सालक्षण्यस्थात्सर्गिकत्वनार्थात् माप्तान्विष यत् सरूपत्यक्षयं तत्र प्रजानां तेजोड्यनात्मकृत्वेडिप वीजधर्मस्य सचिदानन्दरूपत्यस्य ज्ञापनार्थमित्यर्थः । तस्मादिति यस्मादेवं वाच्यतत्वयं तस्मात् ॥ ९ ॥

रहिस: ।

छान्दोग्ये । अनुक्तेति उक्तलेप्यग्रिमग्रन्यावतरणायाहार्यज्ञानविषयत्वं कृत्वानुक्तत्वादित्युक्तम् । एवं पुर्वत्रापि ज्ञेयम् । तन्त्रस्यमिति छान्दोग्ये मुवं जाताद्ययेऽन्ययात्त्यम् । श्रेताश्वरतरश्रतेरन्या श्रुतिः श्रुयन्तरम् । तत्र छान्दोग्ये जातादिः तत्रत्यं तद्दर्शयति तन्त्रेति छान्दोग्ये । हंसोक्तेति आदिना त्रिरूपता । अस्यामिति श्रेताश्वतरन्याल्यानरूपायाम् । छान्दोग्यश्चतौ जीवमहाणी उत्तरार्घेऽज-द्वयवाच्ये कुत्रेति स्थळप्रथः । सन्हर्णेति न्याख्येयश्चतौ 'सह्नपा' इतिपदेन तेषां खल्वेपां मूतानां त्रीण्येव बीजानीति छान्दोग्योपदृद्धितां गीतामाद्धः बीजं मामिति । सन्विदिति सद्रोहितं परिग्रेपात्, चित् शुक्ता प्रकाशकत्वात्, आनन्दः कृष्णस्त्रमोजनकत्वात्, तमसञ्च कृष्णत्वात् । चीजधर्मेति तेन समवायित्वं स्क्रोतितम् । निमित्तत्वं सतः । ज्योतिषि कार्ये सतोऽमिन्ननिमित्तोपा-दानत्वम् । एविमिति उक्तप्रकारेण छान्दोग्यश्चतिषु व्याल्यानतालये श्वेताश्वतरीयाः जानेकामिति श्रुतिवानयतालर्यम् । भाष्ये । श्रुतावेत्वयैक्वचनम्विवश्चितम् । ताथ श्रुतया-पुर्वामान्त्रतेथेन साक्तकम् अत्र प्रोन्यन्ते 'सुदेव सोम्येदमग्र आसीदेक्तमेवाद्वितीयम्, तङ्क्षेक आहुर-सदेवेदमम् आसीत् एकमेवादितीयम् । तदैक्षत बहु स्यां प्रजायेयेति, तत्तेजोऽन्छजत तदैक्षतः बहुः स्यां प्रजायेयेति, तदपोष्टजत तस्पाद्यम् कः च शोचित स्वेदितं वा पुरुषः तेजसः एव तदस्यापो जा-पन्ते, ता आप ऐक्षन्त बहुषः स्याम प्रजायेयदि इति, ताः अन्नमङ्गन्त तस्माद्यम् कः च वर्षति तदेव म्पिष्टमन्नं भवत्यद्भाः एव तद्ध्यन्नामं जायते । तेषां खल्वेषां मृतानां त्रीण्येव वीजानि भवत्यण्डजं

#### रिकार है।

. जीवजमुद्भिज्ञमिति सेयं देवतैक्षत हन्ताहमिमास्त्रिक्षो देवताः अनेन जीवेनारमनानप्रविज्य नामरूपे व्याकरवाणीति तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणीति सेयं देवतेमास्त्रिक्तो देवता अनेनेव जीवेनात्मनातुप्रविश्य नामरूपे व्याकरोत् । तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकामकरोद्यया तु खु सोम्येमा-स्तिस्रो देवतासिवसिवदेकैका भवतीति तन्मे विजानीहीति । यदमेः रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छक्कं तदपां यत्क्रप्णं तदन्नसापागादग्नेरप्रित्वं वाचारम्भणं विकारी नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सत्यम् । यदादित्यस्य रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यन्त्रक्षं तदर्गा यत्क्रणं तदन्नस्यापागादादित्यादादित्यत्वं वाचारम्मणं विकारो नामधेयं श्रीणि रूपाण्येव सत्यम् । यगन्दमसो रोहितं रूपं तेजसल्द्रपं तच्छक्रं तदपां यत्क्रष्णं तदन्नस्यापागाचन्द्रमसथन्द्रमस्त्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सलम् । यदिद्यतो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रम् यच्छुकं तद्रपां यत्कृष्णं तद्रनस्थापागादिद्यतो विद्यत्तं वाचारम्मणं विकारी नामधेयं त्रीणि रूपाण्येव सत्यम् । एतद्ध स्म वै तद्विद्वाश्स बाहुः पूर्वे महाशाला महाश्रोत्रिया न नोड्य कथनाश्रुतममतमविज्ञातमुदाहरिष्यति इति होभ्यो विदांचक्ररिति श्रेताश्वतर-श्रुतिन्याल्यानरूपरजन्दोग्यथेतकेतूपाल्यानस्थाः एकमेवाद्वितीयमित्युक्तं 'वीर्वे मे द्रथरं तपः' इति द्वितीयस्कन्याञीचनाद्वीयीत्तेनः अन्नोत्पत्तिः । वर्षति वर्षणमगां विमोकः तथा चापां वर्षणकर्तुः सामर्थ्यादन्नत्वं अस्थ्यादिवत् । पृथिवी वा अन्नं आदां अद भक्षणे 'ऋहलोण्यत् ' अन्नं योग्यं तयोः समाहारोज्ञाद्यः अधिजायते अध्यपसर्गकृतविशेष उन्नेयः । अधुना तेजःपदवाच्याऽजायाः प्रयमकार्यत्वं बक्कं कार्याणां सरपदार्यमतानि सदेव सोम्येदमग्र आसीदित्वत्र सरपदेन उक्कानि धीजान्याह क्षेपामिति । तेषां प्रसिद्धानामेषां भतानां मन्यप्यप्रध्यादिकानां कानीत्याह आण्डजमिति । स्वराद 'एतन्नानावताराणां निधानं यीजमञ्ययम्' इति वाक्यात् । जीवजं रेतः । जरायुजं वा जरायुजं मनुष्यादि । तत्र वीजपदप्रयोगश्चिन्सः । उद्भिनत्ति इत्युद्भित् कर्तरि किए । स्थावरं ततो जातमुद्भित्रं स्यावरपदमजुक्तवोद्भित्तपदमुकं तेनोद्भिनति यो जगदाश्रयः स सर्वेषां बीजम् । अभिन्ननिमित्तीपादानम् । ततु समन्वयादिति व्याससूत्रात् । 'विष्टन्याहिमदं कृत्लमेकांशेन श्वितो जगत' इति गीता । अत्र श्वेताश्वतरोक्तो महावादिनो वदन्ति किं कारणं महा कृतः स्म जाता जीवाम इत्यक्तव्रह्मश्रीतरं सदेव सोम्येलादि तदेव बीजवयं चतुष्ट्यं वा तेषु । एतस्माजगदाश्रयरूपारसतः मतान्तर्गततेजः पदं तदर्थश्राजा अग्निवाप्वादित्यचन्द्ररूपा प्रथमकार्यम् । सापि नश्ररसुखदा न रूपकार्यसिहतेति । तस्याश्च प्रत्येकं चत्वारि रूपाण्याह । सेयमिति प्रकृताव्यविहतोक्ता व्याकृताव्या देवता पूर्ववदेक्षत आत्मनाऽनश्रता सता। अन्विति। एवां रुष्टिमन्तु 'पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः पुरः स पक्षीमृत्वा पुरः पुत्तप वाविश्वत्' इति मधुनावणस्यश्चत्युक्तन्यायेन । विजानीहिहि इति हेति वज्निकारः। हि हीति, विजानीहीति पाठः सप्टः। तेजःपदनाच्याऽजायाः अस्यादिस्यचन्द्रमो-विद्युद्गेष्वप्रित्रिवृत्करणमाह यदमेरिति अमी सतस्तेजोनिविष्टस सत्त्वादाह रोहितमिति, अव्निविष्टस सत्त्वादाह यन्द्रक्षमिति, पृथिवीनिविष्टस सत्त्वादाह यत्क्रव्यमिति, तथा च यान्यमेश्विवृत्क्रतस रोहि-नादिरूपाणि तान्यत्रिशुक्कतानां तेजीयज्ञानां रूपाणि इत्युक्तम्। नन्वशित्वं गन्तृत्वं नाग्नी ध्रयते । न च येनेन्द्रियेण यहुद्धते तेनैवेन्द्रियेण तहता जातिस्तद्शावश्य एद्धेते इति नैयायिकोक्तेः दृदयेते इति वाच्यम् । अपागमनानन्तरमिन्द्रियेण तहुवते । अपागमनमेव कुतः इसतो विचारादित्याह अपेति । खाडु न्याती इत्यस्य रूपनोति । अतो न्यापकेन सता रूपत्रयरूपामित्वमागादिणो गा । अतोमी

रूढः। न जायत इति योगः । अनुभयरूपत्वात् कथं सृष्टिवाचकत्वमित्वादाङ्क्यं परिदरति कृत्पनोपदेशाञ्च । कल्पनाञोपदिदयते ।

आचा सृष्टिः कल्पनया अजाशन्देनोच्यते । यथा हाजा वर्करसहिता

# भाष्यप्रकाशः ।

परिहारं व्याङ्कविन्तं कल्पनाऽचेत्यादि । एतसैय विवरणम् आचेत्यादि । कल्पनामा विवरणं यथेत्यादि । तथाच तस्या भगवत्साहित्येन कार्यसाहित्येन चीपासनार्थं गौण्याऽजत्वीपदेश रहिमः ।

इति वदतां समुदायशक्ती रुद्धिः अवयवशक्तियांगः एतद्भयातिरिक्तयोर्थनावयवशक्तिमध्ये समुदाय-शक्तिरप्यस्ति तद्योगरूढं पङ्गजादिपदम् । यत्र तु यौगिकार्थरूङ्यथयोः स्नातच्येण वोषस्तद्यौगिक-रुढं यथा उद्भिदादिपदम् । अत्र बुर्ध्वभेदकर्ता तरुगुल्मादिरिष बुध्यते योगविशेपोषि इति रुढियोगातिरिक्तशक्तिद्वयदर्शनात्र नैयापिकशङ्केयमिति चेत्र । पञ्जनादिपदं योगरुढं तत्र पञ्जन निकर्तृरूपलमनयनशक्तमा पद्मजपदं चोधयति, समुदायशक्तया च पत्रत्वेन रूपेण पत्रं वोधयति । न च केवलावयवशक्तया क्रमदादौ प्रयोगः स्यादिति वाच्यम् । रूढिज्ञानस्य केवलयौगिकार्थन षोधप्रतिवन्धकस्वादिति प्राज्ञः । वस्तुतस्तु समुदायग्रक्तयोपश्चितपमे अवयवार्थपङ्गजनिकर्तरन्वयो मनति, सांनिध्याद्यत्र तु रूट्यर्थस्य वाधः प्रतिसंधीयते कुमुदत्वेन रूपेण च मोधे तात्पर्यं तत्र ठक्षणया कुमुदादेचेति । यत्र तु कुमुदस्तेन योधेन तात्पर्यज्ञानं पद्मत्वस्य च याधः तत्रावयवशक्तिः मात्रेण निर्वेह इलाहुः । यत्र तु स्टल्पबादौ अवयवार्थमाशः तत्र समुदायशत्त्रया पपत्वेन रूपेण पोधः । यदि स्टलाङ्कां विचातीयमेव तदा लक्षणयैनेति सिद्धान्तमुक्तावस्याः वस्तुतरित्वस्युक्तपक्षेपि रुदियोगमपहरतीत्वस्य प्रसक्तः । न च पत्रत्वाविष्ठिन्नविशेष्यत्वानिरूपितपञ्चजपदप्रयोगजन्य-पङ्कजनिकर्तत्वावन्छिन्नविषयताशालियोधं प्रति रुदिज्ञानस्य प्रतिवन्धकत्वेन प्रथिमिकपङ्कजादि-पदयोगार्थबुद्धेः प्रतिबच्यतावच्छेदकानाकान्तत्वादिति चाच्यम् । निरोध्यविषयकज्ञानस्य प्रतिबन्धकत्वं ....... ज्ञानिव्यदकत्वेनैवेति नियमभङ्गात् । अत उक्तं नतु द्विपा शन्दभवृत्तिरिति योगो रूढिवेति । छागायामिति । अत इति । सिद्धेऽजादिग्रहणं ज्ञापयति । जातिरुक्षणं डीपं वाधित्वाऽजवाचकाद-दन्ताद्रायेवेति । तदक्तं सिद्धान्तकौमुद्याम् । अजाद्यक्तिङीपो डीपश्च वाधनायेवेति । जातेरस्नी-विपयादयोपधादिति सूत्रसाजग्रन्दाद्यविधान एव प्रवृतिर्ने छागग्रन्दात् व्यक्तेरमेदस्य जातियाधक-संग्रहस्य सत्त्वात् । यथा घटलं जातिर्ने कठग्रत्नं व्यक्तरमेदादिति । 'आकृतिग्रहणा जातिः' इति ठक्षणपक्षे छागलं जातिः अनुगतसंखानन्यक्ष्मलात् । तथापि नैयायिकपक्षैकनाक्यतयाऽजालं जातिरस्त्रवेति गौरवात् न छागलं जातिरिति चोष्यम् । अनुभयेति अजागन्दस्त्रीमौ रूढि-योगिकावयवी अस्य । संस्याया अवयवे तयप् । तयपोऽयच् 'उमादुदात्तो नित्यम्' इत्सुमयरूपत्वा-भावात् प्रथमदृष्टितेजोवाचकत्वं कथमिति प्रथः । प्रकृते । गौण्येति तेन योगरूढिज्यतिरेकेणापीति भाष्ये गौण्येति शेषः । भाष्ये तु शन्दम्बाणं महातुल्यत्वस्य 'अत एव च निसत्वम्' इति सन्-उक्तत्वात् तहातिरेकेणापि शन्दसामध्ये घोत्यते । गौणी तु पूर्वस्य उपपादिता । भाष्ये । चर्कत्तेति । कोशे कस्मिश्चदयं शन्दः । शंकरमाप्ये च बहुपर्करा सह्तपर्करा चेलजाविशेषणे । उपदेशेति कलनोक्तिरिलन्सना ।

## भाष्यप्रकाराः ।

घोक्तस्य मधुत्वस्य तिसन् वक्तुमशक्यत्वेन सांख्यवादिनापि तत्र गौण्येव युक्तिः कल्पनोपदेश-मादायेनादरणीया । अन्यथा श्रुतिविरोधापत्तेः । निर्गुणादिश्रुतिविरोधश्रेति सत्रयतः कपिलाञ्चा-र्यसापि तिद्दिरोधसासद्यत्वात् । अतो यथा मध्यादिविद्यायां कल्पनोपदेशस्त्वयाङ्गीक्रियते तथा श्रुतिविरोधपरिहारायात्राच्यङ्गीकार्यमिति प्रतिवादिनोधनार्थे वद्युसारेणोक्तम् । वस्तुतस्तु पुरुपविधनाक्षणे समार्थे सृष्टि प्रकृत्य अजेतरामबद् यस्त इतर इति आवणादत्रापि तादगाका-समादाय चतुर्श्वषाञ्जन्याययाधादजात्वमाद्यस्थरुक्यते वन्धकत्वाय । नचात्र मानाभावः ।

इति वाक्याच । अपीति । नतु धानेन परेन प्रतिवादिमते गौणी ध्वन्यते सा न संभवित एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य प्रतिज्ञातत्वात् । बादित्यादीनां ज्ञानकर्तृभगवदमेदवोधनाय मधुमाद्यणस्य प्रतृत्रातेन सर्वविज्ञानस्य प्रतिज्ञातत्वात् । बादित्यादीनां ज्ञानकर्तृभगवदमेदवोधनाय मधुमाद्यणस्य प्रतृतिसदेषं मधुन्वसापि संग्रहात् । स्पैधमंत्वामावेनामेदान्वासंभवात् । अतो गीण्ययं, योगरुहित्यतिरेकणापि शब्दप्रवृत्त्ययं वा मधुमाद्यणस्य । शुवीति श्रुतीनां ब्याख्यातश्रुतीनां ब्यान्द्यात्यस्यानां विरोधः । तत्तेजोऽद्यजत इत्यस्य वा । त्वयेति संख्यप्रतिपादकेन प्रतिवादिना वा । त्वदिन्वित तरनुसारः तद्कामिन्नप्रकारेणानुसरणं तेनोक्तमविकदम् । तेन मास्सर्यामावो ध्वन्यते । तेन भाष्यस्य परमार्थत्वं ज्ञातन्यम् । धर्मस्यानं उवैः स्थितोऽत एव बृहस्पतिमृहत्यत्रव्य तरक्तं ज्ञातकाभुमणेतिः

'निरुमतः वीतमयूखतः कर्मणि मयोनः सचिवो यदा स्थात्। नानाधनाम्यागमनानि पंसां विचित्रधनं मृपगीरवं च'॥

मङ्गलसाहित्यफल-

क्षाहरूपकल— 'मन्नासश्चमादिकलाकलापैः विवेकशीलो मनुजः किल स्यात् । चम्पपित्पा नुपतिः पुरेशो आमेग्यरो पा सकुने सुरेज्ये'॥ इति

ज्ञानप्रदीपनामप्रन्ये-

'भवति भाग्यपतिर्नृपवछमः सुरगुरौ नवमे सुखवान् गुणी । त्रिद्ययञ्चपरः परमार्थेवित् प्रसुरकीर्तिकरः कुठवर्षनः' ॥ इति ।

यथाश्रुतार्थे मधुविद्यायाम्। असरमात्रमिष वेदो नान्ययावक्तीति पश्चेप्यविरुद्धः व्रतीतार्थेडकः । भेदान्वयस्त्रुतेर्गोणी न मधुमाद्यणे संभवतीत्मरून्या अजामेकामिति मध्ये परोक्षनादमाद्वः वस्तुतः इति । पुरुपेति वृहद्दारप्यके । अजेति अजा इतरा रातरुपा, इतरो मग्छः । इतीति 'अजेतरामवत् यस्त इतरोऽविरितरा मेप इतरस्ता समेवाभवततोऽजावयोऽज्ञायनीयमेव च यदिदं किं च मिशुनमा-पिपीठिकाम्यस्तरसर्वेमस्जत' इति आवणात् । समेव्यस्य पिशुनाय गतवान् इस्त्र्यः । समाय सुपां डा पुत्राय । 'इ'आक्ष्यं युशीत्वात् स्वस्रेस्थाव्यस्य । या । या गत्यात् । क्ष्मेवत् सर्तां कृतवान् । अक्षेत्रति अवामेकामिति मन्ने । सा इत्यते स्वर्यस्ति ताद्यः । विर्विष्ट अजात्विरित्य । आकार्त्र अक्षेति विर्वाप्यक्षेत्रान्त्यात् । नित्यमेकमनेकान्त्यत्वातं सामान्यिति । विर्विष्ट अजात्विरिष्ट अजात्वरिर्ये वापितो योगो विवेषपण्ठपर्वकामतीत्यजात्वं न जात्वे इति योगमान्त् । अतः अतिन पौराणस्य चतुर्वेद्यान्त्रायस्य वापात् । पुराणानां वेदस्त्यश्चे विकत्यः । तथा सित कया वृत्योच्यते इत्यत आहुः वन्त्रेति । वन्यकत्विनित्यविक्षेपकत्वं तस्या अवात्वमुच्यते तेनाजापदप्रयोगः ज्योतिस्यठेऽजापदप्रयोगे वेदस्ति सोषां न कत्वात्वेनिति

न संख्योपसंग्रहाद्पि नानाभावादितिरेकाच ॥ ११॥ (१।४।३) व मञ्जान्तरेण पुनराचाङ्ग्य परिहरति । चृहदारण्यकपछे श्रूपते । विसन् पञ्च पञ्चलना आकादाश्य मतिष्ठितः । नमेन मन्य आत्मानं विद्वान त्रकाऽस्तोऽस्टतम् ॥

भाष्यप्रकाशः

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ स्त्रमनतात्यन्ति मन्त्रान्तरेणेत्यादि । आदाङ्क्योति सांख्यमतस्य श्रीतत्वमाग्रङ्क्य । तेन विपयस्पर्हतुमेदादिपिकरणा-नतरतं वा, पूर्वश्चेपत्वाच वेत्यिगि योधिवम् । विषयमाहुः चृहदित्यादि अत्र पष्ट इति काण्यपाठाभित्रायेणोक्तम् । मार्ध्यदेनानां चतुर्थे दर्शनादिति । मन्त्रार्थस्त, यस्मिन्नते पञ्चादय आकाशान्ताः प्रविष्ठिवात्तमात्मानमेवं ब्रह्माञ्चतं विद्वानन्यो जीवः, असृतो मुक्तो भवतीवि श्चेपः । अन्यस्तु वमेवात्मानं ब्रह्माञ्चतं विद्वानहममृत इति मन्य इति व्याक्रियते ।

स्फुटत्वान कोपीसर्थः । सुनार्थः । करणनोपदेशावकारात् पत्रम्या छन्छ । चकारात् परोक्षवादात् । मध्वादिष्यिव मध्वादिवदिसम् ससम्यन्ताद्धतेव्याकृतत्वात् । अजाराव्यसायग्रष्टिरूपच्योतिर्भयक्ति सस्यादिष्यियः । विरोधः सहानवस्थानठश्चणः । अजाराव्यसायग्रिरूपक्ति । सह ज्योतिर्भयक्ति स्वस्थानवस्थानं न । प्रसक्षवादे पूर्वेस्य परोक्षवाद उत्तरस्य सन्त्वादिति । भाष्ये । वेद इति वेदस्य स्वस्थानवस्थानं न । प्रसक्षवादे पूर्वेस्य परोक्षवाद उत्तरस्य सन्त्वादिति । भाष्ये । वेद इति वेदस्य स्वस्थानस्वादिति भावः । प्रकारो गौण्युक्तेव । अत्राज्ञायन्तेव छोहितगुक्कृष्णामिति विषयः । अत्राज्ञायन्त्रम्यति भावः । प्रकारो प्रकृतिरूपते व अविद्यान्तः । संगतिस्तानेकः विवादक्तिस्यते इति संग्रये प्रकृतिरिति पूर्वपक्षेऽज्ञायन्त्रेव चार्तिरवोच्यत इति सिद्धान्तः । संगतिस्तानोक्ताः विवादक्तिस्याः ज्ञेषा । पूर्विधिकरणनिरूपणानन्तरं कि सांस्थिनस्यकरणनिर्वाद्वयोजकमिति । विज्ञासया 'कल्पनोप-देशाच मध्यादिवदिगोधः' इत्यधिकरणनिरूपणमिति ॥ १० ॥

इति द्वितीयमधिकरणम् ॥ २॥

न संख्योपसंग्रहादपि नाना भावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ साद्ये । बृहदारण्यकेति माध्यंदिनानां पछेष्याये 'शय जनको ह वैदेहः कूर्वात्' इत्यारम्यके तत्रापि शारीरताद्यणे श्रूयते । प्रकृते । सूत्रामिति त्रिस्तमिदमधिकरणम् । तत्रात्र सूत्रे मन्नान्तरेण पुनराज्ञक्व परिहार इतरयो-मन्नायः संख्यापूर्णं न । एवमन्यत्रापि । यस्मिन्निति । पूर्वार्षे भाष्ये ब्याक्रमिद्यते । उत्तरार्षे व्याक्र्वेन्ति यद्यपि तमेन मन्येहमालानं विद्वान् वेदोनशोधयानि प्रकाशः कृष्णं सदानन्दं अप्रतोहं मन्ये मह सद्युतमानन्द इत्ययां भवति । तयापि पूर्वमेश्वं 'वर्देतमपुरप्रयत्यात्मानां देवमञ्जासा । देवानां मृत्यन्यव्या न तदा विचिकिरसितं देति मन्ने आसदर्यी विशेषण निवासं कर्त्तं नेच्छतीः सुक्तम्य । वृह्यस्य स्तित्वाचारे मन्नीयप्रवर्णने स्तान्यस्य पूर्वं सिद्धलाद्योभनं गीयपुरुवत इस्यर्थन्तसाहुः तमान्यानमिति । व्रकाम्प्रतं कृष्णम् । 'कृषिभैद्याचकः शब्दो णव्य निवृतिवाचकः ।

तयोरेक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इलिमधीयते' ॥ इति वाक्यात् ।

अन्यैरिति वृहदारण्यकटीकाष्ट्रदादिषिः। शाब्दागरीक्षवादोत्र । तत्तच्छन्दार्थ एव जीवारमानः तत्त्वमक्षीत वाक्येन प्रशासूतं विद्वात् शाब्दज्ञानवात् । भन्ये अपरोक्षज्ञानवात् । अखरसत्तु शाब्दापरोक्षसः दूपणादाकरे दूपितलं ज्ञेयम् । विषयवाक्यार्थे उक्तः । विषयस्तत्र प्रशासिताः ११२ म० ६० २० सवत्सा खामिहिता तथेयमिति उपदेशपदात् तथोपासनसभिषेतम् । चकारात् परोक्षवादोऽपि देवस्य हिताय । यथा आदित्यो चै देवमधु, वाचं घेनुसुपासीत । युलोकादीनां चाग्नित्वं पञ्चान्निधिचायां तथा प्रकृतेऽप्यविरोधः । योगरूढिव्यति रेकेणाप्येषा वेदे शब्दप्रवृत्तिः । तसादजामात्रेण न सांख्यमतसिद्धिः ॥ १० ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे द्वितीयं त्रिसूत्रं चमसाधिकरणम् ॥ २॥

'समाने चुक्षे पुरुषो निमन्नोऽनीचया योचिति मुद्धमाना' इत्यन्निमन्नन्थेन तथावसायात् । एवं मधुविद्यायामपि, इद्देव तप्यन्तीति वृत्तिलिङ्गादादित्यस्य मधुत्यम् । नच विरोधः । सैपा त्रय्येव विद्या तप्तीति श्रुत्या गुञ्दातम्बद्धवर्ष रसात्मकत्वेऽप्यदोपात् । एवमेव वाचो षेत्रुत्वमपि सर्पावञ्जातव्यस् । एवं चुलोकादीनामित्रत्वमपि । 'सर्व सर्वमयम्' इति तापनीयश्चतेः सर्वत्र सर्वसम्यात् वत्तदुद्भवानुद्भययोभेगविद्गन्त्वया नियामकत्वेन त्रत्यक्षविरोधस्याक्तिपित्वर्रत्वादिति । तदेतदुक्तं चकारात् परोक्ष्मवादोऽपीति । अनेनैवाययेन सुयोधिन्यां निगमकत्वर्षति । अनेनैवाययेन सुयोधिन्यां निगमकत्वर्षति । असेनीवाययेन सुयोधिन्यां निगमकत्वर्षति । असेनीवाययेन सुयोधिन्यां निगमकत्वर्षति । सर्वति सर्वस्यानां सुयो मधु । यथास्माकं सारधमित्युनक्तम् । एतावान् परं विशेषो यञ्चती परोक्षवादोऽत्र नेति न कोऽपि शङ्कालेग्राः ॥ १० ॥

# इति द्वितीयं चमसाधिकरणम्॥२॥

# रहिमः।

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ (१।४।३) मञ्चान्तरेण पुनरादाङ्क्य परिहरति । वृहदारण्यकपष्टे श्रूपते । 'पस्मिन पत्र पश्चजना आकादाश्च प्रतिष्ठितः ।

वासन् पत्र पत्रजना जाकारात्र माताधनः। तमेव मन्य आत्मानं विद्वान् ब्रह्माऽसृतोऽसृतम्'॥

# भाष्यप्रकाशः ।

न संख्योपसंग्रहादिष नानाभावादितिरेकाच ॥ ११ ॥ व्यमनतात्यन्ति मञ्चान्तरेणेत्यादि । आद्राङ्कयेति सांख्यमतस्य श्रीतत्वमाग्रङ्कय । तेन विषयस्पर्हतुमेदादिषकरणा-न्तरत्वं या, पूर्वश्यत्वात्र वेत्यपि वोधितम् । विषयमाद्वः यृद्धदित्यादि अत्र पष्ट इति काण्यपाठाभिप्रायेणोक्तम् । माध्यंदिनानां चतुर्थं दर्शनादिति । मन्नार्थस्त, यस्मिनेते पञ्चादय आकाशान्ताः प्रविद्धितात्मात्मानमेवं त्रद्धाञ्चतं विद्धानन्यो जीवः, अस्तो ग्रुको भवतीवि श्रेषः । अन्यस्तु तमेवात्मानं त्रद्धाञ्चतं विद्धानस्मृत इति मन्य इति ज्याक्रियते ।

स्फुटलाज कोपीलर्यः । सूत्रार्यः । कर्पनीपदेशायकागत् प्रमम्म छक् । चकागत् परोक्षवातात् । मध्यादिष्यव मध्यादिवदिलत्र सत्तम्यन्ताद्वतेर्व्याकृतस्वात् अजाशन्दस्यायरिष्टिरूपच्योतिर्वाचक-स्वसाविरोधः । विरोधः सहानवस्थानठक्षणः । अजात्वविशिष्टाजाशाचकरवेनः सह् ज्योतिर्वाचक-स्वसाविरोधः । विरोधः सहानवस्थानठक्षणः । अजात्वविशिष्टाजाशाचकरवेनः सह ज्योतिर्वाचक-स्वसावस्थानं न । प्रतक्षवादे पूर्वेस्त परोक्षवाद उत्तरस्य सम्बादिति । भाष्ये । वेद इति वेदस्य चैश्यसालादिति भाषः । प्रकाशः गौग्युक्तेतः । अत्राजाशेकां ठोहितशुक्कुक्णामिति विषयः । अत्राजाशेकां ठोहितशुक्कुक्णामिति विषयः । अत्राजाशेकां त्यां स्वर्वेतिर्वाचनिति । अत्राजाशेकां विरोधिकस्वति । स्वर्वाचिर्वाचनिति । विषयः । संगतिस्वर्वोक्ति विवादस्य विरोधिकस्यनिक्ष्यानकस्याविर्वाचन्ति । क्षित्रस्याविर्वाचनिति । विश्वस्यविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्यानकस्यानकस्याविर्वाचनित्रप्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्याविष्यानकस्यानित्रप्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्यानकस्

# इति द्वितीयमधिकरणम् ॥ २॥

न संख्योपसंप्रहादिष नानाभावादितिरैकाच ॥ ११ ॥ भाष्ये । बृह्दारण्यकेति माध्यंदिनानां पष्ठेष्याये 'अय जनको ह चैदेहः कूर्यात्' इलारमके तत्रापि शारीरतासणे अयते । प्रकृते । सुत्रभिति त्रिस्त्रभिदमधिकरणम् । तत्रात्र सुत्रे मन्नान्तरेण पुनराशक्ष्य परिहार इतरयोग्मार्थः संख्यापूरणं च । एवमन्यत्रापि । सिस्तिति । पृत्रार्थं भाष्ये व्याकरिष्यते । उत्तरार्थं व्याकुर्वेन्ति यद्यपि तमेव मन्येहमात्मानं विद्वान् वेदोववीषयामि मद्यापुरं कृष्णं सदानन्दं अवतीहं मन्ये मस्य सदयतमानन्द इत्ययां भवति । तथापि पूर्वमृत्रं 'वदेतपशुपरयत्यात्मानं देवमञ्चता । ईशानं मृत्तमव्यस्य न तदा विचिकत्सति इति मन्ये आस्पर्या विदेषणे निवासं कर्तुं नेच्छतीत्युक्तम् । तत्रात्मदर्यानस्य पूर्वं सिद्धत्वाद्येषनं नोपयुज्यत इत्यर्थान्तराहः तमान्यानमिति । प्रसामृतं कृष्णम् । 'अर्थभेताचकः सब्दे एश्च निर्धतिताचकः ।

क्षापत्तवाचकः अञ्दा भव्य गिष्टातवाचकः । तयोरेक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यमिषीयते' ॥ इति वाक्यात ।

अन्यैरिति बृहदारण्यकटीकाक्रदादिभिः। शान्दापरोक्षवादोत्र । तत्तन्छन्दार्थ एव जीवात्मानः तत्त्वमधीति वाक्येन महापृष्ठं विद्वान् शान्दद्धानवान् । भन्ये अपरोक्षज्ञानवान् । असरसस्तु शान्दापरोक्षसः दूपपादाकरे दूपितत्वं ज्ञेयम् । विपयनाक्यार्थं उक्तः । विपयस्तत्र पञ्चगुणिताः १११ म॰ स्ट र॰ इति । यद्यप्यत्र पञ्चजनाः पञ्चोच्यन्ते, न पञ्चानां पञ्चगुणत्वम् । समासा नुपपत्तेः । तथा हि । आद्यः पञ्चज्ञव्दः संख्यादाची, संख्येयदाची वा ? । आद्ये पञ्चसंख्याया एकत्वात्र पष्टीसमासः । संख्यायां संख्याभावाद्य । संख्येयपरत्वे

#### भाष्यप्रकाशः ।

अनेन मन्नेण कथमाश्रद्धोत्थानमित्याकाह्मायामिस्मन् मन्ने पश्चरान्दद्वयदर्शनात् पश्चसंख्याविषयकः पश्चसंख्यानियकः पश्चसंख्याविषयकः पश्चसंख्यानियकः पश्चसंख्याविषयकः । तथाच .तिह्विश्वतसंख्यानुषप्तिमान्द्वस्था हृदयदिः । कथं समासानुष्पिचित्तिस्याकाह्मायां वां च्युत्पादः पन्ति तथा हीत्यादि । अपमर्थः । संख्योपसंग्रहार्थं पश्चानां पश्चेति समासे वाच्ये पश्चसंख्याया एकत्वाद् माह्मणसमाज इत्यत्र माह्मणानामित्यस्य पश्चानामित्यस्य संख्यायािष्कां वृद्धचना- न्तस्य प्रवेशो न वक्तं श्वय इति न पष्टीसमासः । यदि च पश्चशब्दस्य नित्यं वहुवचना-त्तवेन दारा इत्यादिवद् बहुत्यसाविविध्वत्वेत्वयं प्रवेशो विभाव्यते, तदापि पश्चपश्चेत्यस्य पश्चसंख्यासंव- निया पश्चसंख्यसंव वृद्धमन्ति । वश्चसंख्यसंव वृद्धमन्ति । वश्चसंख्यसंव । वश्चसंव ।

# रदिमः ।

पद्मित व्याख्याय सांख्योक्तानि पत्रविंगतितत्त्वानि आह्याणि नाक्शणव्यक्षाश्रीत्रमधं मन इति पद्मकं पद्मजनशन्देन प्राद्माणीति अत्र पूर्वपक्षमतुबदन्ति स्माचार्याः इति सत्रयामासरमेनेति । पश्चेति पश्चस पष्टेसत्र तं मूढग्राहं मूढो मोहसुक्तस्तस्य माहो ग्रहणस् । तद्धीति गुणो विंशतिस्तत्त्वं 'गुणोऽप्रमाने हपादीं' इति विश्वात् रूपादिनैयायिकोक्तोतः संख्यालामः । भाष्ये । पद्मानां पत्रगुणले पद्मविद्यतिसंख्यालन्द्या न पद्मानामिति तेषां सांख्यपदार्थश्रीतत्वकल्पकानां विवक्षिता संख्या पत्रविंशतिसंख्या । आच्य इत्सादि भाष्यार्थमाहः अयमिति । संख्येति पत्रविंशतिसंख्योपसंग्रहार्थ पञ्चानां संख्यानां पञ्चेति पष्टीतत्पुरुपः । पष्टथा वैशिष्टचमर्थः । गुणग्रणिनोः समवायातः 'विंग्रत्याद्याः सदैकले सर्वाः संख्येयसंख्ययोः । संख्यार्थे द्विवहुत्वे स्तः' इत्यमरात् पञ्चसंख्या न प्रयत्वम् । पञ्चेति पत्रपश्चकेषु एकं पश्चकं पश्चतत्त्वरूपं पश्चसंख्याविशिष्टमिति प्रतीतेः सामानाधिकरण्यसंबन्धेन पत्रसंख्यायामेकत्वं एकं रूपं रसात्यविगत्यत्र रूपे गुणे एकत्वसंख्यावत् । न पष्टीति भाष्यं विगृष्वन्ति स द्राह्मणेति । गाह्मणानां समाजः । अनेन प्रकाशेन प्रकृतिविचारे प्रत्यपार्थवहत्व-तत्रान्ययीत्पुक्तम् । तत्र यङ्कलं पत्रपदवान्यसंख्येयान्विय बाच्यं पहुत्वावन्छित्रपत्रसंख्येय-निष्ठपत्रनिष्ठमेकं नैपायिकमते पत्रसंख्यायागेक इत्यत्र प्रथमान्तविशेष्यक्योपाङ्गीकारादिति वान्यम् । भागत्यागरुक्षणिकया षहुत्वान्वयिषयसंख्येयाप्रतीतेर्षहुत्वान्वयत्रवेशस्य वक्तुमक्यत्वात् । नेति पहुल्खेकार्थीमानेऽन्ययाऽप्रतीतेः सामप्यीमानात् पष्टीसमासः । नतु पहुल्ख्स विवक्षा नान्ति इत्यप्रतीतलेपि समाग्नः सामप्यीदिति चेत्त्राहुः पदि चेति । तत्स्यामिति पन्नानां प्रभेत्यम् विपयतासंपन्धोत्रीकृतः विपयतासंबन्धेन सस्ये ससम्या मान्यमिति ससम्यप्युक्ता ।

## भाष्यत्रकाराः ।

तत्संख्याञ्भावात् समासात्तुपपचिः । अनेन सप्तमीसमासोञ्गि नेत्युक्तप्रायम् । एवमन्येञ्गि चोच्याः । यदि चाद्यस्य पश्चमुन्दस्य संख्येपपत्वेन द्वितीयस्य संख्यापरत्वेन सप्तमीसमासो भान्यते, तदा पश्चसंख्यासंख्येयेषु पश्चसंख्येत्यर्थलाभादमीष्टायाः संख्याया असिद्ध्या समास-वैयर्थ्यम् । यदि च पूर्वेवदाद्यस्य संख्यार्थत्यं, द्वितीयस्य संख्येयार्थत्वं, तदापि पृष्टीसमासे संख्येयवोधकपदादेव विशेषणीभूतसंख्यालाभेन पूर्वेपदस्यानन्वयः । सप्तमीसमासे तु संख्यायां संख्येयाभावाद्वत्तरपदस्यानन्वयः । न चात्राद्यस्यक्या दश्चदस्यामसहापकाभावादिति । पतेनान्येञ्चन

संख्यायामिति भाष्यं विवृण्वित्व स्म अनेनेति । पत्रानां पत्रगुणलिमिस्र पत्रानां पत्रोति विग्रहे पृष्ठवा विपयस्त्रसंबन्धाङ्गीकोरेण संख्यायां संख्यानङ्गीकारेण च पत्रसंख्यासु पञ्चसंख्येया इति विग्रहः । दितीयपञ्चपदं संख्यावाचि चेत् पञ्चानां पञ्चगुणत्वं, अत्र पञ्चानां पञ्च इसम घटानां घटा इतिवदतिमृदमाहत्वं पत्रानां सकलानां पत्रविभितिपत्रेति । यदि च राते पत्राशिदितिवद्वच्यते तथापि प्रच्यादिगतायाः एव प्रत्याङ्गीकाराददोषः । एवमन्य इति द्वन्द्वाव्ययी--भावयोरसंभवात्तरपुरुपवह्वीहिद्विगुकर्मभारवा इत्यर्थः । अत्र पृष्ठीसप्तम्योस्तत्युरुपसोक्तत्वात् मुद्रबाहत्वात् तृतीयादिसमासस्तु न स्त्रामावात् । संख्येषपरत्व इसादि मान्यं विष्टुण्वन्ति स्म पदि चेति, तं समासमादुः तदेति, प्रचेति संख्यावाचकः । अभीति एतत्समासे प्रचलमेवेति अमीष्टाषाः पद्मविद्यतिसंख्यायाः । पूर्ववचेदमन्वय इति व्याचकुः यदि चेति चेयदि चनाष्ट्रापाः पंत्रापतात्तरः वाताः । युवयप्यमन्ययं शतः भावतः वातः चातः चातः प्रवादः पूर्वेवदिति संख्यार्थन्तिमत्यनेनान्वयि । संख्यायां संख्याभानादिरसुक्तमाध्यात् । अत्र भाष्य एव संख्यानाचकलं पञ्चपदस्य दितीयस्य तदा तु संख्येयार्थन्तिनसन्तमन्त्रयः । संख्येयेति पञ्चानां पञ्चेसत्रत्र संख्येयति पञ्चानां पञ्चेसत्रत्र संख्येयति पञ्चानां पञ्चेसत्रत्र । सत्र पञ्चितिष्ठस्यान्त्रम्यसंख्याः । तत्र पञ्चेतिष्ठस्य स्था । चर्षे पट इसत्र यथा । विशेषणीति पत्रसंख्यालामात् । पूर्वपदस्येति पत्रानामिति पदस्य । हेतुमाध्यमवतारयन्ति स्म न चात्रेति । अत्र पश्चानां पत्रेत्यत्र पष्टीति स्त्रेण वा कृतसमासके । असमर्थेति दश्चिना नजः संवन्धादस्यीमस्यसमर्थसमासः स्यी न पश्यन्तीत्यस्वीपश्याः इत्यर्धात् । अत्रास्योपपदे हशेः खञ् सवन्धादस्याभस्यसभावाः स्य न पर्यन्तास्यस्यप्रयाः इस्यात् । अत्रास्यपापपद् दशः खश्च प्रस्तयः इतः । मनोरमात्र गुप्तिप्रं चेदं वचनं यद्परिद्यार्थदर्शनं स्प्येषि न परयन्ति सत्यपि स्पैदर्शने प्रयोगो भवस्येव यदा ह्य स्पैदर्शनामावमात्रं स्पेतरस्य चन्द्रादेः दर्शनं वा विवक्षितं तदा खग्च म भवस्यनिभयानात् इति । तथा च दार्धन्तिकेऽसमर्थसमासः । पत्रानां पत्र्यस्यानं व्यपेक्षा जना इस्येन जना इस्यस्य पत्रेस्तेन पत्रानामाश्रयतया संवन्धिनो जनास्त्रे च पत्र पत्राप्तुणिताः पत्रेति पत्राविश्वतिसंख्या उच्या । अयं समास एकास्त्विति वाच्यम्स्यर्थः । पत्रानां जनाः पत्रेस्यर्शत् । असमर्थसमासत्वं तु समर्थपदमहिम्ना समासपदसंनिधेश्व 'समर्थः पदिविधिः' इत्यत्र व्याख्यातं सामर्थ्य तिर्दिशिष्टत्वम् । सामर्थ्यं च व्यपेक्षारुक्षणं एकार्यामान्वरक्षणं च, अजहरस्वार्था वृत्तिः जहत्स्वार्था वृत्तिश्च उमयोः पर्यापरूपे । जहदजहत्स्वार्यवृत्तिरूपसामर्थ्यविशिष्टत्वं समर्थत्वं तिर्दिशिष्टः समर्थः । न समर्थोऽसमर्थः । ताद्यसमसनत्वम् । तथा च राजपुरुष इत्यत्र वृत्तिद्वयमस्ति तद्वस्यञ्जले

द्वितीयस्य संख्यात्वे पञ्चत्वमेव पूर्वववेदमन्ययः । विधायकामावाच । अतौ वीप्सा । पञ्चजनसंज्ञाविविष्टानां वा पञ्चत्विमित यथासंभवमर्थः । तथापि मृद्यप्राहेण संख्योपसंग्रहेपि ठक्षणार्थं केनचिद्धमंण पञ्चसंग्राहकेण भाव्यम् । स च तेपां मते न संभवति । तथा सित पञ्चैव तस्वानि स्युः । अतस्ते

## भाष्यप्रकाशः ।

समर्थसमासा निवारिताः । एवं समासानुषपत्या तन्मतं दूपियता छत्रोक्तं पूर्वपक्षहेतुं साधियतुं पुनस्तन्मतीत्थापनायाहुः अत इत्यादि । यतः पूर्वोक्तरीत्या न पञ्चविद्यतिसंख्योपसंग्रहोऽतस्त्वया असमस्त्वयोरेव पञ्चपञ्चेति पद्योगीप्ता द्विहक्तियां, अध समासान्तरेण पञ्चजनसंज्ञाविश्विष्टानां वा पञ्चलं यथासंभवं त्वदमीष्टं यथा सात् तथा, अधी वक्तच्यः । सेत्वय् । वीष्तापसे पञ्चसंख्यायाः पञ्चगुणत्वयोधकसामावाद्द्यानामेव ग्रीभो न पञ्चविद्यतीनाय् । अतो यसिक्तनाः पञ्चतः पञ्चलेवं संख्योपसंग्राह्या । द्वितीयपक्षादरे तु पञ्चजनपदस्य, 'दैत्यः पञ्चजनो महान्' इत्युक्ते दैत्ये वा, 'स्युः पुमासः पञ्चजनाः' इतिकोधोक्तेषु मनुष्येषु वा रूदिमाश्रित्य पञ्च पञ्चपुत्व इतिवत् पञ्चजनां समाहारः पञ्चजना इति समातो लिङ्गल्यस्यादेदछन्दसंत्वं च वक्तच्यम् । अथवा 'दिक्रसंख्ये संज्ञायाम्' इत्यनेन सप्तर्यय इतिवत् ।

# रदिमः।

नेति वैयाकरणमूपणसारे विन्ताः । असमर्थेति यथा देवदत्तो राज्ञः पुरो विण्णुमिनस् इतन्तर्भ सानुप्तमः दित्त समासस्तद्वत् । पन्नत्वानां संविन्यनां जनाः पन्न पन्नपुणिताः पन्न पन्नजनाः । पन्नसु स्वनाः । पन्नसु स्वन्तः । पन्नसु स्वन्तं । पन्नस्वन्तं । पन्नस्वन्तः । पन्नस्वन्तं । पन्नस्वन्तं । पन्नस्वन्तं । पन्नस्वन्तं । पन्नस्वन्त्यन्ति । पन्नस्वन्त्यन्ति । पन्नस्वन्त्यन्ति । पन्नस्वयन्त्यन्ति । पन्नस्वन्त्यन्ति । पन्नस्वन्त्यन्ति । पन्नस्वय्यन्ति । पन्नस्वय्यन्ति । पन्नस्वय्यन्ति । पन्नस्वयाच्ययः । पन्नस्वयः । पन्नस्वयः । पन्नस्वयः । पन्नस्वयः । पन्नस्वयः । पन्नस्वयः । पन्

## .भाष्यप्रकाशः।

पञ्च च ते पञ्चजनाथिति संज्ञासमासो वा वक्तव्यः । तत्र पूर्विसन् विकल्पे देत्यस्पेकत्वेन समाहारासंभवाल समासः । द्वितीयविक्रल्पे तु मतुष्याणां वहुत्वेन समूद्घयटकवया समासःसंभवेशि विशेषणीभूतपञ्चत्वोपपन्ययं, 'वैवस्त्तो न तृष्यति पञ्चिमानेवैयमः' इति मञ्चोक्ता वा, जना यद्गिमयज्ञत्त पञ्चेति यागासंवन्धिकृते निपादपञ्चमाश्रत्वारो वणा वा ग्राह्माः । तदापि न पञ्चविद्यतिसंख्योपसंग्रहः । संख्याया एकसिन्नेव पञ्चञ्चव्द प्रविष्टत्वेन गुणकसंख्यान्तरसा-मावात् । तथा संज्ञासासासपक्षेत्रिषे । यस्तुवस्तु विष्णुष्टादिषु सप्तर्पय इतिचत् पञ्च पञ्चना इति संग्रायाः कुत्राप्यभावात् समासस्वानुपपितः । अत पत्तस्व विद्याय जन्मन्ति जना इति योगं चाश्रित्य तन्तानि ग्राह्माणि । ततः पञ्चानां जनानां समाहारः पञ्चजनाः, पञ्चनां पञ्चजनानां सः पञ्चवञ्चना इति समाहारस्यस्य या पञ्चगुणिताः पञ्च पञ्चपञ्च, ते च ते जनाथेत्युत्तरपदलोपिगभस्य कर्मधारयस्य या यात्रयणिन पञ्चविद्यतिसंख्यापुपसंगृक्ष वेदान्ते रिदयः ।

पक्षे पत्रविग्रतिसंख्यासाधकत्वं स्पष्टमाहुस्तत्र पूर्वेति । निपादेति मासणाच्यूद्रायां जातो निपादः । यागसंचन्धस्त 'निपादस्थपति याजयेत्' इति श्रुवेः । एकस्मिन्निति निरोपणे द्वितीयस हृदणदा-न्तर्गतत्वात् । स्वाकेति सुणः विश्वतिसंख्या तत्र पत्रसंख्या पत्रशब्देनोक्ता विश्वतिः संख्या सुण-पदार्थः । गुण एव गुणकः । 'गुणोऽप्रधाने रूपादी' इति विश्वः । रूपादिः रूपरसगन्यसर्थे इत्यादि-नैयायिकोक्तः । तत्र संख्या ग्रुणः । तथिति यथा समाहारद्विगुरक्षे तथा । एवसपपादितेषि मान्ये रामासाक्षा प्रत्य प्रमानपदे ज्याकरणसंचारात् प्रतिपिनाद्रियितवान्यन्नेपान्छक्तिप्रहेः पद्मानपदे उपपदमतिक्षिति सूत्रेणापि समासस्य वैयर्थ्यमापादयतीतिः पत्मनमपदे ः उक्तन्याकरणपैर्वस्याय पक्षान्तरमाहुः वस्तुत्व इति । न चात्रापि न्याकरणं वस्यमाणं अवतीति 'दिकूसंस्थे संज्ञायास्' इति व्याकरणं कृतो नेति शङ्क्षम् । पञ्चनपदे अन्यसः वस्यमाणसापि व्याकरणस ब्रिष्टकत्वेन युक्तयन्तरतील्यात् सप्टस्य दिक्संख्येति स्त्रस्याप्राप्तिमाहुः वशिष्टेतिः । नतु पूर्वपक्षमाप्यस्य पञ्चजनसंज्ञाविजिष्टाना वेत्यस्य विरोध इति चेन्न । पञ्चजनपदे संज्ञासमासं परित्यज्य वान्यशेषेण प्राणादिवाचकत्वस्थोत्तरसूत्रभाष्य एवादरात् । किं च प्राणादिवाचकत्वेषि समासस्त् दिकसंख्येत्य-नेनैव । न च सप्तर्पय इतिवत्पञ्चजना इति संज्ञायाः काप्यदर्शनात्र 'दिक' समासः किंतपपदमतिङ्कित सुत्रेण समास इति वाच्यम् । कर्मणि चेति निपेधात् । न च कुम्भकार इत्यत्रेवोभयप्राप्त्यमावादस्त समासो बुद्धेः पञ्चवृत्तिं जनयन्तीति प्राणादयः पञ्चजनाः इति भाष्यादिति वाच्यम् । कुम्मकार इलत्रास्तु उपपदमतिङिति सुत्रेण समास इह तु पत्रसंख्याश्रावणात् दिक्संख्येतिस्त्रेण समासः। समानाधिकरण एवेति नियमाश्रयणे तु उपपदमतिङिति सूत्रेण समासः । विसष्टादयस्त 'सप्तवींणां तु यो पूर्वी' इति क्षोकव्याख्याने द्वादशस्कन्ये सन्ति वसिष्ठो, मरीविरङ्किरसः, अत्रिः, पुलस्यः, पुरुहः, कतुरिति अयं प्रकाशो दिक्संख्ये संज्ञायामिति सूत्रप्रवृत्तिर्या पत्रजनपदे तस्या नैवेदयं प्रतिपादयति । दिक्सं ल्यासमासप्रसङ्गात् । उत्तरस्त्रे वक्तव्यमत्र पूर्वपक्षप्रन्य उक्तम् । संख्योप-संप्रहादपि नेति सूत्रांशं व्याकरिष्यन्तो यथा संमविभिति भाष्येण बीप्सादिक्संख्येतिसमासयोर-नाखास्चनादाहुः अत इति । यथासंमविभिति भाष्यतात्यर्यात् । जना इति पचायच् । उपपदानावाद्यान्येष्यपि दश्यत इति डः । योगमिति । तथा च योगरूइं पदिमिति भावः। अवववशक्तेः कुठाठादी सत्त्वात् । उत्तरेति पश्चगुणिता इसत्र पश्चीतरपद इसकीः । शाक्तपार्धि-

नानाभावा एव श्रीकर्तव्याः । यद्यपि भूततन्माद्याकृतिचित्त्यन्तःश्चितत्वधर्मा वक्तं शक्यन्ते । तथापि न ते तथोक्तवन्तः ।

#### भाष्यप्रकाशः।

मोधाधिकारान्ध्रप्रश्रीभः कपिलस्मृतिसिद्धानि पञ्चिषंग्रतितन्त्रानि ग्राह्माणीति तन्मतस्यापि श्रीतत्वकल्पनं मृदग्राह् इतीदं सर्वं संख्योपसंग्रहादपीत्यनेनोत्थाप्य, नेत्यनेन निपेषत्ति । तद् हेतुर्नाना भावादिति । तद् व्याकुर्वन्ति तथापीत्यादि । एवं वाधेऽप्युक्तरीत्या मृदग्राहेण संख्योपसंग्रहेऽपि जनशब्दवाच्यानां तत्त्वानां ग्रत्यभिज्ञानार्थं तत्त्वक्रतनिष्ठपञ्चत्वसंग्रहकेण केन-चिद्वमेण सांख्यमते भाव्यम् । वादग्रश्च धर्मस्तन्यते अग्रसिद्ध इति न संभवति । तदसंभवे सति पञ्चेव तत्त्वानि स्युने तुं पञ्चपञ्च । अतस्त्यां संख्यासंग्रहस्वावश्यक्रत्वात् पञ्चकनिष्ठपञ्चत्वसंग्रहका धर्मा नानाभावाः, प्रकृतित्वादिधमें स्योऽतिसिक्तो भावो धर्मो चेषां तादशाः स्वीकर्तव्याः। ।

रदिमः ।

वादिराकृतिगण इति भावः । पञ्चिवद्वातीति पञ्चगुणिताः पञ्च पञ्चिविद्यतिः संख्या पञ्चानां जनानां समाद्वार इत्यत्र समाद्वारः पञ्चानां जनानामिवैकैकसः पञ्चकरणं ततः पञ्चककृतसः जनसः पञ्चलाय पञ्चानां पञ्चजनानां समाद्वारः पञ्चकरणं पञ्च पञ्चलाय पञ्चानां पञ्चजनानां समाद्वारः पञ्चकरणं पञ्च पञ्चलाय पञ्चानां पञ्चजनानां समाद्वारः पञ्चकरणं पञ्च पञ्चना इति पञ्चिविद्यतेस्य नासुपसंप्रकेशः । सीत्रापिपदार्थं भाष्ये तमाद्वुः सूढेत । अपि गर्द्वायाम् । गृद्धप्रह इति गर्द्वा सास्यम्वप्तप्तः गृद्धेन मोद्व- सुक्रेति ग्रह्वा अद्युगं स्वयः समासमात्रसः सः गृद्धाहकस्त्रस्थित् । निषेधन्तीति सूत्रकारो निषेषित । त्रित्रति निषेषे हेतुः सूत्रे नानाभावादिति । एविभित्र पूर्वोक्तमकारेणातः एतस्वविभित्युक्तसमासयो-रथैवाथे । वाषस्तु पञ्चकरणित्यस्य पञ्चगुणितस्त्रपत्यं किप्यतं अन्यस्थार्थस्य संभवात् । गौरवात् । समाद्वीर एकैकसः पञ्चकरणितस्यपि न समाद्वितस्तु इति शन्दादिवर्गीयागरकोशान् ।

'विस्तरेणोपदिष्टानामधानां सूत्रभाष्ययोः।

निवन्धो यः समासेन संग्रहं तं विदर्ख्याः' ॥ इति ।

'संग्रही चृहदुद्रके वृष्टिमंश्वयोरित' इति हेमः । अति गर्हाभाम् । मृहमाही गर्हा । ठक्षणेति भाष्यार्थमाहुः 'जनदान्देति । तत्त्वानािति पवविद्यतितत्त्वानाम् । पत्र पत्र्वाना हत्वत्र प्रसमिज्ञानार्थम् । जनपत्रकिति । तत्त्वानािति पवविद्यतितत्त्वानाम् । पत्र पत्र्वाना हत्वत्र प्रसमिज्ञानार्थम् । जनपत्रकिति प्रतापत्र । पत्रेति भाष्यस्य संस्यापरत्यस्ते भाव-प्रसम् । स्वयस्य स्वस्यः क्षित्रद्वस्यति । स्व चिति भाष्यं विद्यक्षति । स्वयस्य स्वस्यः विद्यवस्य । स्वयः चित्रक्षति । स्वयस्य । स्वयः विद्यक्षति । स्वयस्य । स्वयः विद्यक्षति कन् । अमिति । यथा नैयाविक्तति । अस्यस्य । स्वयस्य । स्वयस्य

# भाष्यवकातः ।

न च तादशामभावः। भूतादिषु भूतत्वतन्मात्रात्वाकृतित्वचित्तित्वानां प्रकृतिपुरुपमद्दद्दंकारमन-स्सन्तःश्यत्वसेत्यं तादशां चकुं शक्यत्यात्। यद्यप्येतं शक्यन्ते वकुं तथापि न ते तथोक्त-वन्तः। मूलप्रकृतिरित्यादिना एकैकनिष्ठसप्तिनिष्ठपोडशिन्छानां चतुर्णामेव धर्माणां साभिमत-संच्यासंग्राहकत्वेनीपगमात्। तथा चार्यं स्रतार्थः। पश्चपश्चजना इत्यत्र केनचित् समासेन संख्योपसंग्रहादपि न सांख्यमतस्य शब्दवस्तम् । इतः १ नानाभावात् । संख्यासंग्राहकधर्माणां तन्मते पश्चपश्चकितप्रमंभिन्नत्वेन विद्यमानत्वात् । यदि हि तत्त्वेषु श्रीतत्त्वं तदभिग्नेतं स्मात् संग्राहकधर्माणां श्रीतद्यब्दिनेल्द्रसंख्याकत्वं न ब्र्युरतत्त्वयेति। भाष्ये, आकृतित्वं कर्मेन्द्रियाणां धर्मैः । चित्तत्त्वं ज्ञानेन्द्रियाणाम् । अन्तःस्थितत्तं प्रकृतिपुरुपमदृद्दहंकारमनताम् । सांख्यकारिकायां

# रडिसः ।

(बोधपत्रमत्र) नानापद्सानेकार्थकरले तु कारिकोक्तचतुर्व्यं नाभिन्नेतम् । अत्रोच्यते । मूळप्रकृतिर-विक्कृतिरित्यत्र मूळप्रकृतेः प्रकृतिरेवनोपस्थितौ अनेकार्थकर्त्वं अविकृतित्वेनोपस्थितौ अविकृतित्व-प्रकृतिविकृतित्व-विकृतित्वप्रकृतिविकृतिविलक्षणस्वरूपसुष्कमतो विकृतित्वेन रूपेणोपस्थिति वदागः यथा क्षितिर्गन्यसमवायिकारणमित्यत्र गन्धसमवायिकारणस्वेन क्षितियोपो न प्रथिवीत्वेन तस्या गन्धसमवायिकारणतासिद्धधीनत्वात् । तथाद्दि । क्षितौ गन्धसमवायिकारणता किंपिद्धमीविष्ठिवा कारणतास्त्रात् पटस्य सम्वायिकारणतादत् । तद्वदिकृतित्यं तत्त्वान्तरोपादानसं किंचिद्वमीविष्ठद्वं कारणतास्त्रात् पटस्य सम्वायिकारणतादत् । तद्वदिकृतित्यं तत्त्वान्तरोपादानसं किंचिद्वमीविष्ठद्वं कारणसाद् घटस्यन्तः पूर्ववत् । एवं 'महदास्य शक्तिविकृतयः' इसत्र न महदासन्त्रेन चोधः किं तु अकृतिविकृतित्वेन तत्र किंचित्तस्वोपादानस्य सिति किंचित्तस्वोपादेयस्यमत्रस्यं तत्त्वोपादानस्य स्वति किचिद्धभीविञ्चनकारणतात्वात् । दृष्टान्तः स एव । अग्ने 'वोडशकथ विकारः' इत्यत्र विकारतं साक्षात्तत्त्रोपादेयत्वमत्र कारणताभावाभावात्तादृश्जानकारणतां विषयनिष्ठामादाय किंचिद्धमीविष्ठित्र-मिलादि पूर्वेवत् । एवं पुरुपरुक्षणे उक्तत्रितयविरुक्षणत्वेन ज्ञानं तत्कारणतां पुरुपतिष्ठामादाय किंचिद्धमीविष्ठन्नमिलादि पूर्ववत् । तदुक्तं द्वितीयपरिच्छेदे दिनकर्याः 'सर्ग्यस्तास्ता विज्ञेयो ह्यनुष्णाशीतपाकचः' इत्यस्या मुक्तावरणा ज्याख्याने ॥ अत्र गंकरमाच्ये तु नाना अनेकार्यकः नाना-भावात् । नाना होतानि पत्रविद्यतत्त्वानि तेषां पत्रद्यः पत्रद्यः साधारणो धर्मोस्ति येन पत्रविद्यसन्त-राहेऽपरा पत्रपत्रसंख्या निविधेरत् । न होकं निवन्धनमन्तरेण नानाभृतेषु द्वित्वादिसंख्याः निविश्वन्ते इति माण्यात् । अत्र नानाभावादिति सांख्यमतातुवादो भगवता व्यासेन कृतः । इति सांख्यकारिकोपन्यासेन गम्यते । यद्यपीति माण्यं विद्युण्यन्ति सम न चेति । भृतादीति आदिपदेन सांख्यकारिकोपन्यासेन गम्यते । ययपीति भाष्यं विवृण्योन्त सा न चात । भृतादाति आदिपदेन तन्मात्राः पञ्च । आङ्कतयः कर्मेन्द्रियाणि पञ्च, चित्तयः पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि । अन्तःस्विततत्त्वाति तानात्राः पञ्च । आङ्कतयः कर्मेन्द्रियाणि पञ्च, चित्तयः पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि । अन्तःस्विततत्त्वाति वाति प्रमीः । इति इन्द्रमार्भितकर्षपारयः । इन्द्राने अवयाणं पदं प्रसेकं अभिसंबद्धते । मृत्येति भाष्यं विवृण्यन्ति स मृत्येति । चतुर्णापिति अविकृतित्व-पञ्चतिविकृतित्व-विकारत-पञ्चतिविकृतित्व विकक्षणत्वानाम् । ज्ञेनेति पर्वं कक्षणोक्ताः केनचित्त्वक्रपर्यः। तानाभित्रत्ववाचकं उपतृतीया-चन्त्रपरिवार्षेत्र । प्रमाते । अपीति स्वार्षेत्रपर्या वानाभित्रत्ववाचकं उपतृतीया-चन्त्रप्रस्थाययेन विवृण्यन्ति सः संख्यास-मिति । अतस्तथेति संख्योपसंप्रद्वादिष न सांख्यस श्रोतत्वम् । कारिकेति । आर्याछन्दः ।

'मूळप्रकृतिरविकृतिर्मेहदायाः प्रकृतिविकृतयः सप्त । पोडशक्श विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः'॥

इत्यन्यथोपगमात । एउपे वैलक्षण्याभावप्रसङ्ख । किंच नापं श्रुत्थर्थ इति श्रुतावेव प्रतीयते । अतिरेकादाकादाखेति । चकारादातमा यस्मिन्नित्यधिकरण-त्वेनोक्तः । तसाह्यानेनापि मञ्जेण तन्मतसिद्धिः ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

तु प्रकृतित्वं तत्त्वान्तरोपादानत्वम् । प्रकृतिविकृतित्वं किंचित्तत्त्वोपादानत्वे सति किंचित्तत्त्वोपादेयत्वम् । प्रकृतित्वं त्वांचार्वादेयत्वम् । प्रकृत्यत्वं वोध्यम् । अनुशब्दोऽपि तन्मते विरुद्धत्व इति द्पणान्तरमधिकमाहुः पुरुष इत्यादि । जनशब्दस्य जनकृत्वोपाधिना तत्त्ववाचकत्वेन गृहीतत्वात् पुरुषेऽपि तदापत्त्वा तथेव्यर्थः । न च छत्रिणो यान्तीतिवद् गौण्या तत्त्वंग्रहाल दोप इति राष्क्र्यम् । तत्र प्रत्यक्षस्वेवात्र गौणीनियामकस्यामावेन तस्या वक्तमञ्जन्त्वात्वात्रकृत्वे पुरुषेऽपि तदापत्त्वात्र गौणीनियामकस्यामावेन तस्या वक्तमञ्जन्त्रव्यत्वात्वानशब्दे पुरुषद्व युचिद्वयापातादगितकावितावित्वावित । हेत्वन्तरं व्याक्ववित

# रिक्षः ।

, 'यस्माः पादे प्रयमे द्वादशमात्रास्त्रथा तृतीयेपि । अधादश द्वितीये पत्रदश चतुर्थके सार्यो' ॥

लक्वेति अविकतिपदार्थः । विकतिर्विकारः कार्ये तत्त्वान्तररूपं तद्धिना उपादानकारणरूपा । विकतीराह सहदाद्या इति द्वितीयपादे महदहंकारपत्रवतनमात्राणि इति ससप्रकृतिविकृतयः । तत्त्वं च किंचित्रत्वस्याहंकारस्योपादानत्वं महति तत्त्वे सति किंचित्वं मक्रतिस्तस्या उपादेयत्वं किंचित्तत्वस्यति पप्रचारभेदोधेकः । पष्टचोर्निरूपितमर्थः । एवमन्यत्रापि । पोडशके विकारत्वं प्रचस्थलभतान्ये-कादशेन्द्रियाणि च पोडशके विकारत्वं न प्रकृतित्वं तत्वान्तरम्यो भिन्नत्वाभावात । साक्षाचत्वानि भहदादीनि । न च मनसो महत्तत्वमतः पोडशकत्वं विकारस्रोति कथमिति वाच्यम् । अहंकारविचत-बुद्धीः प्रथक्तात् दोपामानात् । उत्तेति प्रकृति-प्रकृतिनिकृति-निकृतिन्यो निरुक्षणत्नम् । तदुक्तं 'सन्तरजन्मतां साम्यानस्या प्रकृतिः प्रकृतेर्भद्दान् सहतोहंकारात् पत्रतन्यात्राण्युगयितिद्रयं स्यूटगृतानि पुरुष इति पत्रविंसतिर्धुणाः' इति प्रवचनस्ववृत्तो । भाष्ये । अन्यधेति पत्रपत्र-कत्वप्रकारादन्यः प्रकारः । चतुष्कत्वं तत्त्वान्तरोपादानत्वं किंचित्तत्त्वोपादानत्वे सति किंचित्तत्त्वो-पादेयस्वं साक्षात्तस्वोपादेयस्वम् । उक्तत्रितयविरुक्षणस्वमेतेपामुपगमात् पत्रविंशतितस्वेषु । प्रकृते । दपणिति प्ररूपस जनलापत्तिरूपं दूपणान्तरम् । तदिति 'असङ्गोऽयं पुरुपः इति' इति सांख्य-प्रवचनसत्रात् । वैठक्षण्यवति पुरुषे जनकत्वापत्त्या तथावैठक्षण्यामावप्रसङ्गः । नतु 'प्रकारवचने थाळ' इति तथापदसोक्तप्रसङ्गोर्थः कथं सादिति चेत्रास्य पुरुषधर्मत्वेन प्रकारत्वात् । असङ्गस्य पुरुषस्य वैठक्षण्यमजहत्स्वार्यरुक्षणया जनपदवान्यत्वं चाराङ्ग निपेधन्ति स्म न चेति । एतत्समिति असङ्गपुरुपसंप्रहात् । तथाहि । यथा छत्रिण इत्यत्र एकसार्थवाहित्वे छत्रिपदछक्षणा इयमेवा-जहत्त्वार्या ठक्षणोच्यते । एकसार्थवाहित्वेन छत्रितदन्ययोगीघात् । तथा जनपदसीकप्रक्रमपठितत्वे रुक्षणा । एकपकमपठितत्वेन जनवदन्ययोगींधात् । तन्त्रेति दृष्टान्ते । वृत्तिद्वयेति गौणीयोगरूढ्यो-रापातात् । नतु क्षत्रिपदस्य वृत्तिद्वयनस्त्येवेलत् आहुः अगतीति । हेत्यन्तरमिति सीत्रमति-

# ष्राणाद्यो वाक्यशेपातुः॥ १२ ॥६०३ ७ । 🖰

नन्ववर्यं मन्नस्यार्थे वक्तव्यः । तद्युरोधेन लक्षणयापि ज्योतिःशास्त्रवत् पञ्चपञ्चराज्दः पञ्चविंशतिवाचकतया परिकल्पः । स्पष्टमाहारम्यार्थमारमाका-शपोराधाराधेयभावः प्रदर्शितस्त्रञ्जययोरेच । अतो मन्ने तन्मतसिद्धिरिलाशङ्कय

#### भाष्यप्रकाशः ।

किंचेत्यादि । आकाश आत्मा चेत्येतपोरितरेकाज्ञनशब्दोक्तेम्य आधिक्यात् संख्याविरोधे सति न तन्मतसिद्धिरित्यर्थः ॥ ११ ॥

प्राणादयो याक्यशेषात् ॥ १२ ॥ स्त्रमवतात्यन्ति नन्वित्यादि । अयमधं । पञ्चित्यतिसंख्योपसंग्रहे मञ्चवर्णविरोधो दोपत्येनोक्तः । सोऽस्माभिः परिद्वियते । यती मञ्चसायों भवतामस्माकं चावदयं वक्तव्यः। तत्र भवन्मते आत्मिन प्रतिष्ठिता द्विपञ्चसंख्याकाः पञ्चित्रं विराणविष्ठेता विष्यत्वसंख्याकाः पञ्चित्रं विराणविष्ठेता वा एते जनाः, पञ्चसंख्याका वा एते पञ्चजना इति निश्चेतुमशक्यत्याद-सन्मते तु पञ्चविद्यातिसंख्याकानां तत्वानां निश्चितत्यादसन्मतमेव ज्यायः। एवं सति तदन्तरोः पेन यया, 'पञ्च सप्त च वर्षाण न वर्ष श्वतिकृत्यः द्वादग्रसंख्यापटकत्या पञ्च सप्तेति पद्वपेष्ठव्यवद्वरेते सहुदायः स्वयाद्वरे सहुदायः व्यवस्थातः। तथात्र पञ्चविद्यतिसंख्यायदके पञ्चेतिपद्वये सहुदायः

# रहिमः ।

्रेकादिति हेतुम् । संस्क्येति । सप्तार्वश्वतिसंख्यापस्या पम्यावश्वतिसंख्याविरोध इति । न चाकाशः स्थूळभूतमात्मापुरुग इति छुतौतिरक इति चेन्न यस्मिन् पम्यम्यन्नना इति छुतौ यन्छन्दार्थं आत्माकाश्यक्ष तयोरितरेक आधिक्यं पुनरुक्तपापनेः । भाष्ये छुतावयिति यस्मिन् पम्यम्यन्नना इति छुतौ अयं पम्याविरात्तिसंख्यात्रिति छुतौ अयं पम्याविरातिसंख्यात्रिति छुतौ अयं पम्याविरातिसंख्यात्रिति छुतौ अयं पम्याविरातिसंख्यात्रिति छुत्यं । अतिरक्तादिति आकाश्य इति अनेन भाष्येण सौत्रमक्तार्यक्षयोत् च द्वायते नायं छुत्यं इति भाष्यमितिस्वावित सौन्यनकार्यम् भाष्येण सौत्रमकार्याक्षयम् च द्वायते नायं छुत्यं इति भाष्यमितिस्वावित सौन्यकार्यात्मा । नन्वात्मग्रहणे कि बीजमत आहु सम्बाद्यात्मा । नन्वात्मग्रहणे कि बीजमत आहु सम्बाद्यात्मा । नन्वात्मग्रहणे कि बीजमत आहु सम्बाद्यात्मा । त्यात्मानिति । नत्य क्ष्यमेकस्वाधारायेषभाव इति चेन्न 'अदस्यत्या-दिगुणको वर्षाक्षेत्रः' इत्यपिकरणे एताहश्च एव मह्यवाद इति भाष्यात् ॥ ११ ॥

प्राणावयो चाक्यशेषात् ॥ १२ ॥ नतु सत्यमुक्तं मम्रवणें सविविश्वतिसंख्या वर्तत इति ।
तथाप्यस्माकं श्राह्मत्वाच्छुतार्थो वक्तव्य एवेति तमर्थान्तरेण प्रत्यविष्ठम्तं सांख्यं प्रत्यादुः भाष्ये
इत्याश्येनाहुः अयमिति । मम्रवणों यस्मिन् प्रयाण्यवा इति । द्वीति । द्वी व ते पयेति विग्रद्धे
'तत्पुरुपः समानाधिकरणः कर्मवारायः' संख्यापुर्वे द्विगुरित्यत्वम् चरितार्थः । दशसंख्याका इत्यारं ।
पञ्चनाः पुगांकः । क्योतिः शास्त्रविदिते माध्यं विग्रुष्यति स्म यथेति । द्वारश्याणीण् इन्द्रो न
वर्षोत्यार्थः । द्वारश्यसंख्या पद्यतीति द्वारशसंख्यापद्यक्षपद्यम् । अविति । अत्र पमपदेन पमानां
संख्येतानां वर्षोणागुपख्यितिः सत्यदेन तमानां संख्येयानां वर्षाणागुप्रिक्षितिः समवायेन क्रीदिशेनावयवी
पञ्चसक्त्यो, द्वारं अन्युपायौ निर्गमी यस्य 'द्वारं विगिमे अन्युपाये' इति हेमः । समुदाये द्वारश्चसंख्येयत्तरे
दक्षणा । अवगवद्रयसमवायत्वा । ससुदाय इति । प्रयविश्वतिसंख्येयत्तरे दक्षणा प्रयावयवसमवासमंत्रपन्त्रस्ता तथा । पिकिल्य्य इति माध्यणान्ययः । माध्ये दक्षणयापीलापिपदं समुव्यये तर्दर्थ-

परिहरति । प्राणादयः पञ्चजनाः वाक्यदोपस्य मञ्चार्धनियामकत्वात् । 'प्राणस्य प्राणमत चक्षपञ्चक्षः श्रोत्रस्य श्रोत्रमत्रस्यातं मनसो मनः' इति ।

भाष्यप्रकाशः ।

ठक्षणपा, अथवा, त्रिणवेनीजस्कामं पाजयेत्, 'युद्धं त्रिणवरात्रं तद्भृत्युष्ठयुज्यणप्'इत्यत्र यथा त्रयो नव यत्रेति वहुप्रीहित्तथात्र पश्च पश्च यत्रेति वहुप्रीहिणा मुन्छुका च गणलक्षणयापि ज्योतिःशास्त्रे इव पश्चवश्चर्यव्दः पश्चिविश्वतिवाचकतया परिकल्प्यः। एवं वाचकत्वे कल्पितेऽत्र पश्चिविश्वतित्त्वसिद्धावेषं मन्नार्थः। यसिन् पश्चिविश्वतित्तं क्यानि आकाराश्च प्रविष्ठित उत्कर्षे प्राप्तस्तानम्य ब्रह्माऽमृतं विद्वान् अमृतो मुक्तो भवतीति मन्य इति। व च वक्तेष्वात्माकार्ययः प्रविष्ठित अक्तम् । यत्रोऽत्र तत्रत्वयोग्गेणस्योरेवात्माकार्यये प्राप्तात्वात् पुनस्तत्कथनमिति श्राप्तम् । यत्रोऽत्र तत्रत्वयोग्गेणस्योरेवात्माकारायोग्गायायोग्गायेयमावः। आत्मनः स्पष्टमाहात्म्यार्थं प्रदृष्ठितो योऽन्यत्र सर्वाधारत्वादिवर्मवत्त्या प्रसिद्धः सोऽपि यसिन्निति । अत्रात्मन आधारता, मोक्षे इच्छाञ्कीितवद् विपयत्वा। तथा च यसिन्नात्मिति विषये तन्त्वान्याकाराश्च संघातरूपत्वा परार्थत्वेत हेयत्वरूपां प्रतिग्रां प्राप्तवन्तिक्तमान्ति विषये तन्त्वान्याकाराश्च संघातरूपत्वा परार्थत्वेत हेयत्वरूपां प्रतिग्रां प्राप्तवन्तिक्तमान्ति । परिहारं व्यत्वकृतित प्राणाद्य इत्यादि । भवेदयं मन्त्रविरीपपिहारी ययसम्वते पश्चनानामानिश्चयः स्यात्। स तु नास्ति । यतः प्राणाद्यो निश्चताः पश्चनाः। स्वतः । वक्ष्यमाणस्य वावयरोपस्य मन्नार्थनियामकर्वात् । स्वतः ।

'एकं सांख्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च ।

परस्पराङ्गान्येतानि प्रचरात्रं च कथ्यते' ॥ इति भारतात् ।

पन्तपत्रे 'लेहो भक्तिरिति श्रीक्तत्त्वा ग्रुक्तिने चान्यत्रा' इत्युक्तेः । संघातिति । 'संपात-पतार्थंत्वात्युक्षस्य इति' इति सुत्रं वरेते संहता भाषा तर्दतदर्थं पुरुषः 'शरीरादिच्यतिरिक्तः पुमान' 'संहतपरार्थंत्वात' इति सुत्राम्यां परार्थः पुरुष इति प्रयोगे परार्थंत्वेन पुरुगभाने पुरुषसासंगत्वादाधे-यत्वेन त्रेयत्वरुषाम् । तमात्मानमिति तमात्मानमेवेति पूर्वमुक्ते सेश्वरसांस्थापविरद्ध्यत्वं चातस्वत्युक्षमात्मानं त्रीनं विद्वानिति टापयोक्तिः । अर्थयोक्तत्वात् । तथेति इति पूर्वोक्तप्रकारेण । नतु कथमस्य वाक्यशेपत्वम् । उच्यते । प्राणादयः संज्ञाशब्दाः करण-वाचकाः । ते ज्ञानरूपं वा, क्रियारूपं वा कार्यं जनयन्ति खब्यापारेण । तत्र तेषां करणान्तरापेक्षाभावात् प्राणादीनां पुनः प्राणादिमत्त्वं वाधितं स्वात् । भगवतो

#### भाष्यप्रकाशः ।

एतस्य वाक्यशेपत्वे प्रत्यविद्यते निन्वत्यादि । एकवाक्यरुधणे परस्परसाकाङ्गत्वसैकवाक्यता-वीजस्य स्चितत्वात् तस्याक्षात्राप्रतीयमानत्वे एकवाक्यत्वाभावेन श्रेपताया निश्चेतुमशक्यत्वात् कथमस्य वाक्यशेपत्वमित्वर्थः । एवं प्रत्यवस्थाने तां व्युत्पादयन्ति उच्चयते प्राणादय इत्यादि । सत्यमापाततो नाकाङ्गा प्रतीयते । तथापि सःस्मविचारे, प्राणादय इत्यादिनोक्तप्रकारेण पुनः प्राणादिमस्वं वाधितं स्यादित्यतः प्रतीयते । किंच । ते नियिक्युरित्युत्तराधीद् भगवतो माहात्म्यनिरूपणार्थमिदं वाक्यं प्रश्चम् । सांस्यमते चेश्वरानङ्गीकाराद् भगवतो माहात्म्य-

# रहिमः।

निर्नालितो निष्कृष्टः । वहूनामिति पद्माणाम् । भाष्ये वक्ष्यमाणस्य । पतस्येति भाष्योक्तस्य प्राणस्य प्राणमित्सस्य । न तु वाक्यस्य यस्तिन् पच्चप्रचेत्सस्य शेषः तदर्यः । पारार्थ्यं शेपठक्षणमिति पञ्चपञ्चजना इति गूढार्थं इति तद्येतनवाक्ये प्राणादिपञ्चोक्तेः तच्छेप इति । नन्विति भाष्यस्य कि प्रयोजनमिलाकाङ्घायां वाक्यशेपत्वे कारणं वक्तम् । मक्तावत्यानिप वाक्यशेप एकवाक्यतायाः कारणभूताया अनुक्तेस्तामाहुः एकेति । पूर्वतम्रे द्वितीयाध्याये 'अर्थकत्वादेकं वाक्यं साकाङ्घं चेदिभागे सात्' इति सूत्रे। सूचीति यदि विभागे साकाङ्गं सात् तदेकवाक्यं सात्, अर्थकत्वादिलय हेतुहेतुमद्भावे जिङ्गावीपितस्यं यद्यपि तथापि अर्थकत्वादेकं वाक्यं भवति चेदिमागे साकाङ्गं सात् इसर्थे हिन्दू भावाद हेत् हेतुमद्भावस स्चितत्वम् । श्रीपताया इति एतस प्रयोजनं वे यस तो न तुष्यति निपादपञ्चमा वर्णो इसेतयोरसंत्रहोत्रे । एवं सतीसनेनात्रेव स्फुटीमविष्यति । तामिति आका-ह्वास् । प्राणादय इति एतेषां संज्ञाग्रन्दत्यकथनं पाचको याचक इतिवदुमयो संज्ञाग्रन्दत्यार्थम् । यदा प्राणा आदियेंपां ते प्राणादय इत्यत्र 'न संज्ञायाम्' इति सूत्रेण 'शेपाद्विभापा' इति सूत्र-विकल्पितकयभावो नित्यः । तेन प्राणादय इति सीत्रप्रयोगः । न कदापि प्राणादिका इति सचितम । ज्ञानकरणानि ज्ञानरूपं कार्यं कर्मेन्द्रियाणि कियांरूपं कार्यम् । करणत्वं व्यापारनियतमत आहुः स्त्रेति । करणेति । द्वितीयान्तश्राणादिपदयायकानामपेक्षामावात् । उत्तरत्र हेतुः । माधितमिति वाधितत्वमाधाराधेयभावः । अनेन उक्तश्रकारेण । प्रतीयतः इति अर्थान्तराकाहा चााधतामात वााधतत्वनावातावववावः । जनन उपानकात्वः । मताधतः इति व्यानतावाह्याः प्रतीयते प्राणादीनां भगवतः प्राणादिरूपद्याकाह्या वर्तते । नन्तं न कारणानां कारणान्तरापेक्षेति । अत्रोच्यते । 'यद्वाचानस्युद्धितं येन वागस्युद्धवे । तदेव मद्धः लं विद्धि नेदं यदिदसुपासते' इति केनोवनिवच्छतेः भगवतः आकाह्याद्धि । भगवतः इति भाष्यं विद्युप्वन्ति स्म किं चेति । केनाशनपञ्चतः मनवत आकाहात्वा । निर्माण का निर्माण का वित पात । नतु द्वितीयप्राणादीनां भगवति शक्तों किं मानमत आहुः ते निचिक्युरिति ते निचिक्युर्वश्च पुराणमध्यम्' 'मनसेवातुद्रष्टव्यम्' 'नेह नानास्ति किंचन' इति 'ये प्राणस्य प्राणमिति विदुः ते मञ्जपुराणमध्यं निचिक्युः ज्ञातवन्तः । अत्र मञ्जुज्ञानोक्तः प्राणस्य प्राणमित्वादि भगवतो माहात्त्यं देवस्यं तिविक्रपुरायं। अतो द्वितीयप्राणादिश्चत्यायां भगवान् । किं च शारीरत्राक्षणेपि भगवत्यकरण-मस्ति । सांख्येपि किंचिदाहुः सांख्येति चकारस्तर्थे । सांख्यमते लीथरानद्वीकाराग्नेदं प्रवत्तम ।

माहात्म्पविरोधश्च । अतः सार्धनिर्वाहार्धमन्यार्था वर्तते पश्चजनवाक्यस्य च । अतो बुद्धेः पश्चवृत्तीर्जनयन्तीति प्राणादयः पश्चजनाः ।

#### भाष्यप्रकाराः ।

विरोधध सादतोऽपि सा प्रतीयते । अतस्त्वद्रीत्या वाष्यसावीधकत्वात् तस सार्धनिर्वाहार्धमन्योऽथों वर्तते । अन्यार्थे वर्तत इति सप्तम्यन्त्वपाठे तु, तद्वाक्यमन्यार्थे वर्तते इति सप्तम्यन्त्वपाठे तु, तद्वाक्यमन्यार्थे वर्तते इत्येवं
व्याख्येयम् । पञ्चजनवाष्यस्य च सांख्यरीत्या पञ्चपञ्चकिष्ठधर्मपञ्चकातुपरुम्मात् पञ्चपञ्चजनिश्वायकोऽन्योऽर्थो वर्तते । स क इत्यपद्मायां संग्रयादिरूपपञ्चतुद्विष्टृत्तिजनकाः पञ्चजनात्ते
पञ्चति पञ्चानां त्रद्वाणि प्रतिष्ठितत्वमर्थः प्रतीयते । तदेतदुक्तमतो ग्रद्धिरत्यादि । एवं सित
प्राणवाक्यं तेषां करणद्यं वोधयत् पञ्चजनवाक्ययचितं कार्यमाकाहृते, पञ्चजनवाक्यं च तेषां
विद्त्यादिनोक्तरीत्या प्राणवाक्योक्तं मगवन्तमाकाहृत्व इति द्वयोविमागे साकाहृत्वे त्रव्यवोधकत्या च द्वयोरेकार्थत्वे ब्रद्धनानार्थतया द्वयोरेकप्रयोजनकत्वे च सित यद्यग्रवुपयमानत्वेनोक्तं
तत् सर्वे संगतं स्यादतोऽस्य वाक्यश्चेपत्वम् । यदि चोक्योः परस्परसाकाहृत्वाद् गौणहुष्यभावाच एकस्य शेपत्वमपरस्य श्चेपत्वमिति नोपेयते, तदा तु साकाहृत्वेन सण्डत्वादेय श्चेपत्वमती

## रविसः ।

अतः इति श्रेपः । अतो द्वितीयशाणादिपदार्थोन्यश्रेद्रगवतो माहात्म्यविरोधः । सेति अर्थान्तराकाङ्का । अत इति भाष्यं विवृण्यन्ति अत इति सांख्यरीत्या । भाष्यं प्रतीकं धृत्वा स्वयं विवृण्यन्ति पश्चेति । पश्चका इति पद्मविंग्रतितत्त्वावयवाः पत्रकाः पत्र तन्निष्ठो यो धर्मपत्रकत्त्वानुपलम्भात । किं त पश्चका इति प्यापवाताता. प्रकृतिविकृतिरिति कारिकोक्तमविकृतित्वादिरूपं चतुष्कम् । अतो बुद्धरिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म स स इति । पश्चजना इति अत्र प्रबद्धिद्वर्तीर्जनयन्ति ते पृष्ठजनाः कर्मणि घत् । पृष्ठानां जनाः पञ्जनाः 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इति समासः । सामानाधिकरण्यनियमस्य छन्दसि विकल्पात । 'सर्वे विधयश्रक्टन्द्रसि विकल्प्यन्ते' इति परिभापया । सामानाधिकरण्यपक्षे तु 'उपपदमतिङ्' इति सत्रेण समासः । भाष्ये वाक्यं तु तृतीयस्कन्यस्य पड्विशेष्याये । तेषां तदिति वाक्यं विद्यण्यन्ति सा एविमिति । पञ्चजनेति एकार्थीभावात्पञ्चजनेषु शक्तिः समासशक्तेः । बुद्धिवृत्तिरूपं कार्यं त तात्पर्यवत्त्या । विश्रहेण तत्प्रतीती च्छयोचरितत्वं तात्पर्यं तद्वगतेः । तेषां तदिति तेषां श्राणानां तत्वद्वन्धत्वादिप्रकारो यत्र गन्धादिज्ञानेषु तार्दशि खकार्याणि प्राणकार्याणि तेषां जननं न खतो न प्राणेभ्यो किं तु भगवतोऽजबत्वात् । केनोपनिपच्छुतेः । इति द्वयोरिति भाष्यार्थमाहुः इति द्वयो-रिति । सर्विमिति भाष्यार्थमाहुः यदत्रेति । यदत्र प्राणवाक्ये पञ्चजनवाक्ये च । अनुपपचीति प्राणादीनां प्राणादिमत्वं पञ्चजनानां पञ्चत्वम् । नतु सर्वोदीनि सर्वनामानीति अन्वर्थसंज्ञायलात कि किमन्यरसंगतिमिति चेत्र प्राणस प्राणवत्त्वं चक्षुपः चक्षुपत्त्वं इस्येवं प्रातिस्विकरूपैः सर्वे वोध्यमिति । अतोस्येति विभागे साकाङ्खयोर्यः प्रयोजनं नसज्ञानं तस्यैकत्वात् । एकं वाक्यम-सात् वैवस्ततो न तृष्यतीत्रस्य निपादपञ्चमानां चर्णानां च पञ्चजनप्रतिपादकत्वं पञ्चजनत्तं चेत्युक्तम् । मन्नस्य यममाहात्म्यपरत्वात् । निपादेत्युक्तानां छौकिकत्वात् । जना यदिमिस्यत्र त पञ्चलना ये ते एव 'वनस्पतयः सत्रमासते' इति श्रुतेः । खण्डत्यादिति भाष्यं विवृण्वन्ति यदिः चेति । उभयोरिति यस्मिन् पत्र पत्रजना इसस प्राणस प्राणमिसस च । साकाङ्करवेनेति

# 'संदायोऽथ विपर्यासो तिश्रयः स्मृतिरेव च । . . खाप इत्युच्यते बुद्धेरुक्षणं वृत्तितः पृथन्नं ॥

हति । तेषां तत्तत्प्रकारकं खकार्यजननं न खतः किंतु भगवत इति द्वयो-रेकार्थत्वे सर्वं संगतं स्वात् । खण्डत्वाच चोपत्वम् । सर्वभवतंकत्वाद् भगवतो न माहात्म्यविरोधः । तत्र प्राणदाव्येन त्वग्धाणप्राणा गृहीताः । रसना चान्ने

# भाष्यप्रकाशः । 🕡

भाष्यप्रकाशः । न वाक्यशेपत्वानुपपत्तिरित्यर्थः । ननु प्राणादिप्रवर्तकत्वं जीवसाप्यस्तीति भगवन्माहात्म्यमत्र न भावपश्चरपाष्ठ्रपाणाराज्यमः । नयु आणाद्भभवकात् जानसान्यताता मृगवन्याहास्यमञ्ज वाक्यद्रयेऽपि न स्फुटतीति तदिरोधात् कथमस्य त्रह्मवाक्यत्वमित्यत् आहुः सर्वेत्यादि । नन्वत्र पश्चेव प्राणादयः प्रतीयन्ते, नान्ये इति कथमत्र सर्वप्रवर्तकत्वसिद्धिरित्यतः पश्चयु सर्वनिवेशं व्युत्पादयन्ति तत्रेत्यादि । प्राणशब्दो ग्रुक्यप्राणवाचकः । स च वायुरुप इति प्राणशब्देन वायुविकारभूता त्वक्, तत्सहभूतं प्राण ग्रुक्यप्राणसः रूपान्तरभूता अन्ये अपानादयः प्राणा गृहीताः । समना चान्ने प्रतिष्ठिता 'तिन्नस्त्रस्य वर्षते' इति वाक्यादत्यन्तान्ना रडियः ।

यस्मिन् पत्रपञ्चिति वाक्यस्य खाकाङ्कस्त्रेन प्राणस्य प्राणमिति वाक्यं पञ्चसंख्यापूरकं यावत् तावतो खण्डलं पूर्ववाक्यशकल्लं तस्माच शेपत्वमतो नैव वाक्यशेपत्वानुपपतिः । एवकारो न-शब्देनान्वयी । भाष्ये चकारसान्यार्थत्वाभावात् । नैवशन्दार्थकत्वम् । जीवस्येति 'तसुत्कामन्तं प्राणोनत्कामति प्राणमनुस्कामन्त ५ सर्वे प्राणा अनुस्कामन्ति दिति श्रुतेः । तं जीवस् । स्फुटतीति तु. प. स्फुट विकसन इत्यस रूपम् । स्कोटतीति तु स्फुट विशरणे म्वा. प. से. रूपम् । धातुनामनेकार्थस्वात् प्रयुक्तमन्वप्रास्माभिः स्फुट विकसन इत्यसंव रूपं नामधातुत्वाद्वा तक्षयुक्तम् । सर्वेत्यादीति सर्वान्तगैतो जीवोपि । तेन जीवस्याणुत्वाच व्यापकलं तत एव न प्राणादिप्रवर्तकल-नित्सग्ने वक्ष्यते । प्राणादीनां सर्ववाचकत्वं व्युत्पादयन्ति प्राणशच्द इति । प्राणपदे वर्षविकारात् ान्तन नर्यता । तानारामा चनमायक्त श्रुत्मार्याम्य माणसाय्य हात । तानपर वणावकारीत् प्राणवाचकं प्राणपदमनुक्तवा प्राणपदोक्तया प्राणान् पश्चेन्द्रियाणि चानुकानि सूचयित तत्र स्पितार्थ उक्तः प्राणग्रन्द इति वाचको व्यक्षनया । त्वक् सहरमाहुः वाट्यित्सादि तथा च सूपे प्राणश् प्राणश्च प्राणश्च प्राणश्च प्राणश्च प्राणाः सुरुपकश्चेषः । व्यक्षनापक्षे श्वती प्राणसेत्येकवचनं घाणापेक्षं जात्मिम्रायेण व्यञ्चनापक्षे । तत्र द्वितीयम्राणशन्दस्तवचो वाचकः प्राणपदे हट्यविकारः प्राणापक्ष जात्याभग्नायण व्यक्तापक्ष । तम १६तायमाणग्रन्दस्वया वायकः आणपद इत्यक्तिरः प्राणादय इति भाष्यात् । तस्याभिषाद्वतिर्माणे तदाहुः तत्स्वहेति । तत्तोभिषाद्वत्या प्राणं प्राणपद-वाच्यं प्रसिद्धं हेति । स भगवान् श्रुतिप्रसिद्धः प्राणमिति द्वितीयान्तसुक्तं तदये उक्तः । सुनः स्वितार्थमाहुः मुख्येति । रस्त नित्तं भाष्यार्थमाहुः रस्तेनित रस भाष्यादेन रसाः यद मुस्राम्स्य- ठवणकद्वकपायितक्तमेदात् । रसयन्ते ये इति रसाः सु. प. से. कर्मणि पत्न् । तदुक्तं प्रश्नोपनिपदि रसं च रसनीयं चेत्वत्त्व्वा एप प्रस्यः परेक्षत्रस्तम् । तत्र रसो रसना रसनीयमा प्रस्यस्यं ययप्यक्षरं उक्तं तथाप्यक्षरस्य साधारणाश्रयत्वात्त्वं संनिद्धितात्रवात् मानाभावादियेपाश्रयत्यमन्नस्य न जिह्नायाः श्रुतावग्रहणात् । न चात्रं पृथिवी सा चात्रं जिह्नेति श्रद्धाम् । पुराणमतत्वात । ्तृतीयस पष्टेघ्याये ।

'निर्भिन्नं ताल वरूपो ठोकपाटोविशद्धरेः । जिद्धयारीन च रसं ययासी प्रतिपद्यते' ॥ इति । प्रतिष्ठितेस्यसं गृहीतम् । वाग् वा तेजसि । अत्ता चात्रं चैकत्र भवतः । सह-भावित्वात् कचिदेकमहणं, कचिदुभयम्रहणमिति तेनैते सर्वे पश्चैव भवन्यित-रिच्यते परमाकाशः।

भाष्यप्रकाशः ।

काह्मिणीति तद्ग्रहणायात्राचं गृहीतम्। पाठान्तरेङमस्याने ज्योतिः पठितम्। तच तेजः। रदिमः।

जिद्धापीन्द्रियमिति सुपोधिनी । रस्ति अनयाऽस्यां वा रसना । णिचो वैकल्पिकत्वं अन्ने श्रतिष्ठितत्वमेवं 'रसना' इन्द्रियम् । रामातुजभाष्ये तु अन्नस्मेति भाणरसनयोः तश्रेणोपादानमन्न-शब्दोदितपृथ्वीसंवन्धित्वादित्यक्तम् । 'पृथ्वी या अञ्चमिति' अत्र प्रमाणमाहः तन्निरन्नेति निष्कान्तोन्नान्तित्त्वः पुरुषः 'अन्नात् पुरुषः' इति श्रुतेः, यतो पुरुषस वर्धते अतोन्ने प्रतिष्ठिता पुरुषसा-न्नानिर्गतसान्नत्वात् यथा घटो मृदिति प्रतीतिः समवायित्वाचया प्रक्पोन्नमिति प्रतीतिः। नन् निरोपधेर्वर्धते इति कुतो नोक्तं साक्षादन्ने श्रतिष्टितत्वसंभवादिनि चेत्र प्रराणसाज्ञासिद्धत्वात न चैवं सति पुंसो वर्षत इत्युक्त्या अत्रात्युरुप इत्युक्त्या पुरुषप्रतिष्टिता सती जायते, अस्ति, निपरिणयते, इति शक्तम् । 'अत्ता चात्रं चैकत्र मवतः' इति माण्यात् । अनुत्वं तु जिहामां यतो जिहा गर्लाभः-संयोगानुकुल्ब्यापारवती तत्राज्ञमत्र विवक्षितं अत्रे रसना इन्द्रियरूपा करणाधिकरणयोधीति निष्पज्ञा न भावत्युडन्ता । शारीरमाद्यणस्यत्येन विचार्यवाक्यानां शरीरस्य तत्र लाज्यत्वेन पहरसानां स्थलसस्वादत्र भावरयुङन्तताभावात् । नतु जिह्नायां प्रतिष्ठिता रसनं जिह्नाप्रवर्तीति नैयायिकप्रन्था-दिति चेन्न रसना हि रसगाहिकेति रसग्रहकारणं कारणताग्राहकस्तकों न जिहामवर्तित्वेऽपि त अन्ने व्रतिष्ठिततत्वे अन्नसत्ते रसगाहकत्वं तदमावे तदभाव इति रसाभिव्यक्तिस्थानत्वं भवतु जिह्नागसीति अनं पृथिवीति पक्षे जिह्या अनं तस्मिन् प्रतिष्ठिता न चान्नमत्र पृथिव्यापिदैनिकी रूपत्रयोक्तेः । तदन्नं विवस्कतम् । विवृक्तरणसं पुरुषं प्राप्य भिन्नत्वात् । तदत्तमत्ता वृहदारण्यकोक्तः 'सर्वमत्त्रमधियत' इति श्रतेः । न च गलाधःसंयोगातुकूल्यापासभावः शक्तः 'सर्वतीक्षिशिरोमुखम्' इति श्रतेः । तथा चात्ता चात्रं चैकत्र भवतः इति भाष्यसायमर्थो रसनायास्त्रत्राकाङ्कया संगवान्न पूर्वोक्त इति वाच्यम् । सहमावित्वादिति माष्यियरोधात् 'तस्माद्रा एतस्मादारमन आकाशः संमृत आकाशाद्वायः वायोरिध-रग्नेरापः अद्भवः प्रथिवी पृथिन्या ओपधयः ओपधिम्योऽज्ञमज्ञात्युरुपः' इति श्रुतौ आत्मन आकाशो-त्वादकत्वेन सर्वपूर्वत्वं अन्नस्य तु औपिभयोऽर्वाकृत्विगति सहभावित्वाभावात् । वृद्धिस्त परिणामस्य ।

'पूर्वक्रपपरित्यागो द्वितीयस्यादिमस्तथा । उमी चैकीकृती ठोके चुद्धादिभिरुदिती' ॥

- . इति द्वितीयस्य द्वासाप्याये 'बासास्य विरोध्य, इति स्ठोकेस्ति । यद्वा बन्ने प्रतिष्ठितिति भाष्ये नान्नपदेनान्नजः पुरुषः कि त अन्नमेवेति पद्धे । अत्र प्रमाणमाहरिति न संगवस्तरस्त-न्निरिलेख्तरत्र हेतुः यदाः पुंसे वर्षवेद्वितीयस्तान्नान्नान्निष्ठी आकाङ्वा पुरुपगता रसनायामारोप्यते पुरुषोत्त्रवाकाङ्का श्रुषितोत्स्त्राकाङ्की यद्यपि तथापि 'रसवर्ष रसोप्यस्य परं दृष्टा निवतेते' इस्तिश्चप्रियो रसनावानिष । उपलक्ष्मपार्थ रसनावान्नात्रक्रमान्यकंत्रकाम्यकंत्रक्रमान्यकंत्रका । तथा चान्नपरं रसनीपरञ्जपार्थं प्रदितिनित्रक्षायं प्रदितिनिति भाष्यार्थः । नाङ्गहरणायित उपलक्ष्मपिया रसनान्नाद्यहणायात्रं प्रदीतिनित्रवर्थः । तथा च प्रश्लोतनिष्कृतिः रसय समीयं चेति अत्र स्त्रो सना प्रापपाठात् रसनीयमन्नं रस इस्त्र वर्णकोषः । नाम्बित भाष्यार्थमानुः पाठिति

#### भाष्यप्रकाशः ।

वाक् च तेजोमपीति सा तेजसीति तेन वास्तंग्रहः । अत्ता चानं चैकत्र भवतः । अत्राधंमेवानप्राफट्यात् । अतोऽनग्रहणेनेवात्तापि गृहीतः । तथा च तसः तस्य तत्तत्तहभावित्वात् कचिद्कग्रहणं,
कचिद्वभगोर्ग्रहणम् । तेजस्थेकस्या वाचो ग्रहणम् । प्राणान्त्रपोस्त्वगृहाणयो रसनान्त्रपोश्र
ग्रहणमिति तिद्धाति । तेन प्राणादिपदेरन्येगां संगृहीतत्वेन, चशुःश्रोत्रमनतां च कण्ठत
उक्तत्वेनेते सर्वे प्राणवाक्ये पञ्चम् तिविद्यत्वात् पञ्चैन भवन्ति । अतः पञ्चनन्त्राक्येऽभि
पञ्चजनपदेनेत एव संगृह्यन्ते । अतिरिच्यते परमाकाग्रः । स च भृतत्वादिविध्या पृथिव्यादीनां भृतानां तद्गुणानां च संग्रहक इति तेषां सर्वेषां त्रहाणि प्रतिष्ठितत्वकथनात् प्राणवाक्ये
च तत्त्रवर्तकत्वकथनाञ्जीवे ताद्यत्वामावेन वाक्यद्वयेऽभि भगवन्माहात्म्यमेव स्फूटतीति
न्नह्यचाक्यत्वमेतयोरविवादमित्यर्थः । एतेन चुद्धिष्टाजनकृतः चक्षुःश्रोत्रमनसामेव, न त

#### रहिम: ।

माध्यंदिनपाठादन्यः पाठः काण्यपाठः पाठान्तरं तस्मिन् । तेजोमयीति त्रिप्टरकरणप्रसङ्घे तेजोऽशितं त्रेषा विषीयत इत्युक्तवा 'योणिष्ठः सा वाग्' इत्युक्तेत्वेजोविकारः, विकारे मयदः, 'अप्रियांग् गृत्वा मुखं प्राविश्वत्' इति तेजोमित्रा वाङ् नोक्ता । अमेदस्योपलक्षणविरुद्धत्वादत आहुः सा तेजसीति । तेनेति । ज्योतिपोपरुक्षण्विथया वाक्संग्रहः विकारविकार्यभावसंबन्धात् । अत्तेति गाण्यं विद्युष्यन्ति अत्तेति । एकचेति । एरेऽक्षरे । तथा च श्रुतिः प्रशोपनिपदि गाय्यंण पृष्टाः कस्मित्रु सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्ति इति प्रष्टः पिप्पछादः प्रथिवी च प्रथिवीमात्रा चेलाद्युत्तवा प्राणश्च वार्ष प्रतिविद्या सनीयं चेत्र हुए स्वार्धित है हुए स्वार्धित निर्माण निर्माण कार्या स्वार्धित स्वार्य स्वार्धित स्वार्य स्वार्य स्वार्धित स्वार्धित स्वार्धित स्वार्धित स्वार्य स्वार्य स खादकर्ता प्रतीयते सोयमत्ता तस रसनीयं चेति श्रुतो रसनीयपदेन अन्नग्रहणात् । रसरसनीय एव इसनेनोक्तवा रसिवतिति एप इसनेनाभेदकथनात् । तथा चात्र रसनान्ने रसिवतृपदेनोच्येते । पुष इंक्ष्मनात्रका रवारतात पुर क्षणनात्रकार्यात् । तथा पार रवारात्र रवार्यात्र रवार्यात्र आवाद्यात्र आकाद्याद्य आसादनानुकुरुव्यापारी रवनानिष्ठः काष्ठानि पचन्तीतित्रत् । अत्तनिष्ठां वा व्यापारः । व्यापारणान् मनेकिपपत्रतात् । कत्त्यिति भाष्यं विद्युष्यन्ति तथा चित्र । उदाज्ञहुः । तेवसीति तेजवा वाचा प्रदूषमिति प्राते विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति औषश्चेषिकाषारे सत्तमी। यथा 'इको यणिय' इत्यत्रं । उप समीपे श्चेषः संवन्धातुक्ततमीपश्चेषिकम् । प्राणाञ्चयोरिति सत्तम्यन्तं पदद्वयम् । प्राणे क्यो-र्ग्रहणभिलाहुः त्वग्द्वाणेति पष्टयन्तम् । रसना चात्ता च तयोः । तेनैत इति माप्यार्थमाहुः तेन प्राणेति आदिपदेनान्नज्योतिर्पा । अतीति पश्चजनवाक्य एव संग्रहीतेम्योतिरेको भेदः, तस्य तन प्राणात आदपदनावण्याता। जतात पश्चणनभाष्य एव चय्याताता परः, जल कर्म, भिन्न इति यावत् । मृतस्वादिखादिएदेन पश्चनमात्रस्य । तहुणानामिति ग्रन्ददूरस्तगत्थ-स्वर्भानाम् । तत्म्यर्नेति । नमु प्राणस्य प्राणमित्युक्ते कर्य प्रवर्तकत्विमिति चेव 'यद्वाचानम्युदितं येन वागम्युचते तदेव त्रवा स्वं विद्धि नेदं यदिद्युपासते' इति श्वन्युक्तमारम्युद्यकर्तृयन्छन्दार्थन्त-प्रवर्तकत्ववत् प्राणस्य प्राणमित्यत्र द्वितीयान्तस्य प्राणस्य प्रवर्तकत्ववत् प्राणम्यः प्रवर्तकत्ववत् प्राणम्यः त्रवर्तेकत्ववत् प्राणम्यः त्रवर्ते कतमा सा देवता प्राण इति होवोचेल्यन श्रुतौ । एतयोतित पञ्चपञ्चनभाणनाक्ययोः। एतेनेति । युद्धीति बुद्धेर्दृतीनां संग्रयादीनां जनकलम् । नत्

# तसात् प्राणादय एव पश्चजना इति न तन्मतसिद्धिः॥ १२॥

#### भाष्यप्रकाराः ।

प्राणान्नपोरतः कथं प्राणादीनां पञ्चननत्वमित्याग्रद्धापि निरत्ता । केवलानां चक्रुरादीनां न तथात्वमपि तु कर्तृगोलकादियुक्तानाम् । अवत्तद्विश्विष्टानामेव पञ्चननत्वमिति वोधनात् । किंचानेवं नवाणि सर्वप्रतिष्ठासिद्धता पञ्चसंख्यादीनामपि न नित्तात्पर्यकत्त्वम् । परोक्षवा-दत्त्वाचैवप्रक्तिरिति सर्वे सुखम् । तदेतदभिसंधायादुः तस्मादित्यादि । एवंचात्र पञ्चननपदे योग आहतः।

# रहिमः।

बुद्धिवृत्तिजनकत्वे संग्रयादीनां चाधुपत्वं बुद्धित्वं वेति चेतुच्यते । एतस्य पूर्ववाक्ये— 'तेजसात्तु विकुर्याणाद् बुद्धितत्त्वमभूत् सति । इच्यस्फरणविज्ञानसिन्द्रयाणामनग्रद्धः' ॥ इस्प्र ।

तैजसादाजसाहंकारात । इद्धिलक्षणमाह इन्द्रियाणामिति । कार्यलक्षणमिदम् । इद्धात-गृहीतान्येनेन्द्रियाणि पश्यन्ति कुर्वन्ति चेति । अत एव धुद्धितारतम्येन इन्द्रियज्ञानिकययोत्तारतम्यं 'द्रन्यस्फाणविद्यानम्' इति स्वरूपठक्षणम् । द्रन्यस घटादेः स्फाणे सति शन्देन संस्कारेणाठोकेन वा बिक्षिप्रं ज्ञानं यस्मात , केवछं चुक्षुपा ज्ञाने तारतस्यं न स्वात् । स्वतः स्फरणं योगजधर्मादिगिरिप भवति अतो द्रव्यफुरणविद्यानं युद्धेर्ठक्षणमित्युत्त्वाधिभौतिकं विभागनिरूपणेनैव ठक्षयति संदाय इति । एवमाध्यात्यिकयुद्धातुगृहीतानीन्द्रियाणि मनसि स्हमरूपेण श्वितमाधिभौतिकं संश्यादिकं वद्विविशब्देनोक्तं जायते इति धुद्धिवृत्तिजनकत्वं चक्षुरादीनामिति संशयादीनां चाक्षपत्वं ब्रद्धियत्वं चेत्यभयम् । अत्र प्रसानरवाकरे दैवानुकूल्येनान्तर्योमिणा मनस्तत्कार्यार्थे प्रेयंते तचेन्द्रियप्रेरणाय तस्विन्द्रियेण संस्कृति तत्र तस्विन्द्रियदेवतानुकूत्वे विषयसंस्टेरिनिद्रयेः खाविन्छवमनसि पर्वे निर्विकल्पक्सुसामते तदा इन्द्रियदेशे युद्धेवृतिः । तदा युद्धापि वृतिद्वारा तदनग्रहे सविकल्पकं भवतीति ब्रद्धितत्त्वनिवेश उक्तः । तथात्विमिति तथा ब्रद्धिवृत्तिजनकत्वम् । त अम् । किर्त्रिति आदिना प्राणाचे । तद्वीति तथा च साक्षात्मरंपरया चुद्धिचृत्तिजनकत्वं विवक्षितमिति भावः । नुस पञ्च बुद्धिवृत्तीर्जनयन्ति इति पञ्चजना इत्यत्र पञ्चपदं साक्षाद् बुद्धिवृत्तिवाचकभिति कृतः परंपरापि विवक्षितेत्वाशक्काहुः कि चेति । निस्तान्पर्यति तथा च पत्रपदस्य माणान्नयोस्तापर्यवृतिरिति मावः । 'प्रायशः सर्वेशन्दानां न्यज्ञकत्वमपीष्यते' इति कान्यप्रकारो । साक्षाद्वद्विवृत्तिवाचकत्वमपि पञ्चपदसाहुः परोक्षेति । प्राणस प्राणमित्यत्र प्राणपदे परोक्षवादः, प्राणस वाणमित्यर्थः । तथातपदे, परोक्षवादः रसनाया रसनेत्यर्थः । तथा च प्रश्लोपनिपत् । प्राणश्च प्रातव्यं च रसश्च रसनीयं चिति प्राणः पदगीदिः प्रातच्यं कदर्गादिः । नतु रसपदे रसनेत्यस्य परोक्षवादो न त्वन्नपदे इति चेन्न रसते यः स रसः । कर्भणि घन् । इत्यर्थसापि रसपदोक्तया सुचनात् । अद्यते यतदन्न-मित्यमयोरेकार्थतया रसपदे परोक्षवादेनाच्चपदेषि परोक्षवादात् । ऐकार्थ्यात्त्राण इत्यत्रान्त्याक्षरे-क्यात् परीक्षवादः श्रीवित्याच प्रायपाठाच रस इत्यत्रायाक्षरेक्यात् परीक्षवादो प्राणरसनयोः। एचिमिति पश्चनान्तर्गतत्वेन प्रकृतिण प्राणाद्ययोदिकिः। सर्व पूर्वोक्तं योगनं तत्यास्थितिकर्ता यस तत । तसावित्यादीति । भाष्ये । तन्मतेति सांख्यमतसिद्धिः । शंकराचार्यादिमतैः पञ्चन-पदार्थे योगं निश्चेतुमाहुः एवं चेति । नुतु स्तिव्यांगम्पहरतीति न्यायाद् योगः कुत आहतः इति

#### साध्ययकामाः ।

र्यकराचार्यास्त, 'ते वा एते पश्च प्रवसुरुवाः' इत्यत्र पश्चसु प्राणेषु प्रयुक्तत्वात् 'प्राणो हि पिता प्राणो माता' इत्यवापि पित्रादिरूपेण प्राणसैत्रोक्तत्वाच जनसंघन्येन प्राणादीनां जनशच्द-भाक्ये तिद्दे दिक्संख्येति संज्ञासमासग्रहात् पश्चजनेति समुदायस्वापि प्राणादिसु रूढत्वभविरुद्ध-मित्यादुः विचन्त्यम्। ते वा इति श्चरी जनवचनस्य पुरुपपदस्य प्राणापानादिसु प्रयुक्तत्वे-

# रदिमः ।

चेन्न पूर्वपादे 'शुगस्य तदनादरश्रवणात्' इति एशे दचोचरत्वात् । नतु प्रकृते किं सूचकृमिति चेन्न वाक्यरोपसेव योगसूचकत्वात् । नतु कथं योगसूचकत्वमिति चेद् भाष्यार्थः स्कुटं गोक्तोत्रोच्यते । शांकरमतमन्तवदित स्म प्राणादय इति । नन् पञ्चना इत्यत्र 'दिक्संख्ये संज्ञायाम्' इति सूत्रेण समासः स न संभवति पञ्चेत्यस्य संज्ञाशन्दत्वाभावात् । इत्याशक्काहः संज्ञाशन्दा इति । तथा च शंकरभाष्यं पत्रजनशन्दः समासान्ताख्यानाद्वगते संज्ञाभावः संज्ञाकाक्षी वाक्यशेपसमिन्याहतेषु प्राणादिम वर्तिन्यते इति । जातिगणिकयायदञ्जाशब्देषु यदञ्जाशब्दाः गौः शक्तः चलति हित्यः इति चत्रष्टयशन्दाः न च वातिशन्दाः । संज्ञारूपो यदन्छात्मक इति कान्यप्रकाशात । तथा च पत्रक इत्यक्ती प्राणादयः पञ्चत्वको संज्ञाशन्दत्वेनार्थस्य संज्ञाप्रत्यायकत्वात् पञ्चना इति समास इति भावः । 'दिकसंख्ये संज्ञायाम्' इति विशेषस्मरणात संज्ञायामेव पञ्चशब्दस्य जनशब्देन समास इति 'न संख्योपसंग्रहारपि' इति स्त्रसा शंकरमाध्यं तेन 'संज्ञा पञ्चनेत्येपा प्राणाचाः संज्ञिनः श्रुताः' इति वैयासकिन्यायमाठायां संज्ञा प्राणादयः इति पञ्चजनास्त संज्ञिनः इति वृक्तः पाठः । पञ्चजनानां विचार्यत्वेन संजि :::दिति ग्रेयम् । स्वेति यतो 'व्यापारवदसाधारणं कारणं करणं' 'साधकतमं करणं' कियासिद्धौ प्रकृष्टीपकारकं करणसञ्ज स्थात् यद्यागराच्यवधानेन त्रियानिपसित्तस्प्रकृष्टमिति ग्रेखरे । साहात्म्यमिति तव नियन्ये टीकायाम् । रतिर्देशदिविषयेखत्र रतिः स्रोहः देवस्य माहात्स्य-भित्यक्तया देवत्वं सर्वप्रेरकत्वं तस्य विरोधः । प्राणस्य प्राणभित्यादी द्वितीयप्राणादिपदार्थानकेः । वैयासिकन्यायमाठायां प्राणादीनां पञ्चानां साक्षी चिदारमा दितीयप्राणादिशन्देरभिधीयत इत्युक्तं तत्र विवर्तप्रेरकमिति विरोधः । त्रबाम्द्रतवर्षिणीकारोपि द्वितीयप्राणादिपदार्थाञ्च जगाद । वर्णांगम इति पक्षे एकवर्णागमादन्योऽप्रसिद्धः स्पष्टमन्यत् । अत्र वाक्यशेपात् पत्रानां खद्धिवृत्तीनां जनाः पत्र प्राणादयः इसेकवास्यतया सूचनात् । ननु रुहिः कैरुन्यत इति चेतत्राहुः शंकरेति श्रुतिमाहुः ते वा इति । ब्रह्म वायुः पुरुषा जनाः तथा च पत्र ब्रह्मवायवः प्ररुपा जना यहा ब्रह्मणो वायोः जना इति श्रुतिवचनव्यक्तेः, पञ्चसु प्राणेषु जनेषु पञ्चजनपदस्य प्रयुक्तत्वात् । जना पुरुष-पदार्थाः स्पष्टा इति नोक्ताः । बाह्यणमाहुः प्राणो हीति । जनेति पुरुपपदोक्तजनसंबन्धेन संबन्धक्ष मबेति भिन्नं पदं यदा तदा भेदः । महाणः पुरुषा इति पष्टीसमासे तु अवयवावयविभावः संवन्धः । प्राणादीनां त्रखपदार्थानां पुरुपपदार्थजनपदभात्ते इत्यर्थः । संज्ञेति संज्ञाशन्दा रूढा इति भावः । माणादिष्वित प्राणश्रञ्जात्रादिषु । अविरुद्धमिति प्रयमप्रयोगस्य श्रुत्युक्तेषु प्राणेषु सत्तात् प्राणादिषु वाक्यशेपोक्तेषु रूढत्वं पञ्चनशब्दसाविरुद्धम् । तथा च भाष्यम् । कथं पुनरसति प्रयोगे रुढिराश्रयितुं शक्येति । नतु रखप्रभायां प्राणेषु रुढस्य पञ्चनपदस्य प्राणादिषु ठक्षणेत्यक्तमिति हृद्धत्वं विरुद्धमिति चेन्न । पञ्चजनशब्दस्य रुद्धिरेव नावयवशत्तयात्मको योग इत्युक्तत्वात् । प्राणापाना-विविचति । ते वा एते प्राणापानादयः पञ्चजनाः महावायव इत्यन्वयः । समासे उक्षणाप्रसङ्गात ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

नान्येषु रूढ्यमावात् समुदायस्यापि तत्रैव रूढिहित्द्वा वानयशेपोक्तेषु चक्षुरादिषु पश्चननशब्दस्य रूढेर्दूरिनिरस्तत्वात् । न च प्राणापानादय एव पञ्चजनाः सन्त्विति वाज्यम् । तथा सति प्राणा इति वहुत्रचनेनैव चारितार्थ्ये आदय इत्यस्य वैयर्ध्यप्रसङ्गात् । स्वसापि वानयशेपगवा विवरूपन्त इति कथनविरोधप्रसङ्गाचेति । समुदायशब्दार्थेऽवयवार्थसामावेन जनशब्दस्य तत्रानर्थकतया तेन तदुपपादनस्याशक्यस्वादित्यन्ये ।

इसेवं प्राणापानादीति । चक्षुरादिषु प्रयुक्तलेन । अन्येष्टिवति वाक्यशेषोक्तेषु प्राणेषु समुदायस पञ्जनस्यापि तन्त्रैच प्राणापानादिब्बेच । घटादिपदचदनेकेषु रूढिदर्शनात् प्राणचक्षुरादिष्वपि प्राणेष्वस्त रुदिरिलाश्येन प्राणानुक्तिः । ननु तर्हि प्राणेषु रुदिस्तरसहचरितत्वसंवन्धश्रक्षरादिष्विति चक्षरादिषु लक्षणास्त्वित चेन्न योगेन निर्वाहेऽस्य गौरवग्रस्तत्वात् । वानयरोपान्तरस्य श्रीतत्वाद्धि-कल्पमाशकते स्म न चेति । एवकारोप्यर्थे । ते वा एते इति अतौ उक्तवाक्यग्रेपे संनिधिवत पन्निति पुरुषा इति च पञ्चजना इत्सस्य संबन्धिनो दर्शनात् । प्राणा इतीति पुरीयप्राणादयः इत्सनेदं बोध्यम् । नतु प्राणा इत्युक्तेपि प्राणापानादिपु रुद्धिः, तथा वाक्यशेपोक्तप्राणेपु रूढिअक्षरादिषु संयन्यरूपा छक्षणेति चेतनाहुः स्वस्येति । शंकराचार्यसापि नान्यरोपगताः पञ्चजनाः । प्राचां नैयायिकानां मतमादृलाहुः समुदायेति । अत्र योगः स्फुटति परं त कंदिजीयमण्डरतीति रुदिरेवोक्ता सातु पञ्चजनपरिकार्थीभावप्रतिबन्धिका पञ्चबुद्धिवृत्तीर्जनयतीति पञ्चलनाः प्राणादय इति भाष्याद योगसस्वादेतदाहः ससुदायेति । इदं प्राचां नैयायिकानां मतम् । समुदायशक्तिः रुढिः, अवयवशक्तियोगः । तत्र पञ्चजनशब्देऽनर्थकतया । अयमर्थः । श्चरेन्द्रशेखरे तु एकार्थीनावस्य स्टंट दर्शितं 'समर्थः पदविधिः' इति सूत्रस्य अवयवार्थविरुद्धो यत्र समुदावार्थसात्रैयैकार्थीभाव इति । तदुक्तं बृद्धैः 'जहत्स्वार्था तु तत्रेव यत्र रूर्विवरिरोधिनी' जहत्त्वर्था एकार्थाभावः जहन्ति पदानि खार्थ यस्यां वृत्ती सा जहत्त्वार्था । तथा च तेन जहत्त्वार्थेन गञ्जनसमदायगतेन जनशन्देन तदुपपादनं तस्या रूढेरुपपादनं तस्याश्चन्यत्वात् । न चाजहत्त्वार्था वितरस्त व्यपेक्षारुक्षणसामर्थ्यस्तेपेति शक्कम् । महाभाष्ये ऋदस्य राजपुरुष इति वारणाय तस्या अनादतत्वात् योगप्रतीलापत्तेश्य । अन्य इति एकदेशिनः । एकदेशिमतस्याह्रपवतस्त्रे वध्यमाणत्वात् । तेन तदुपपादनस्याग्रक्यत्वं त्वेनम् । समुदायान्तर्गतजनग्रन्दस्यानर्थकतया । कथं पनः प्राणादिषु जनशन्दप्रयोगः तत्त्वेषु वा कथं वा जनश्रयोग इति शंकराचार्यभाष्यासंगतिः । समासं शक्तेरतिरिक्तत्वात् । जनशब्दाशक्तेः । न च शब्देन्दुशेखरे कृतशक्तित्यागे मानाभावात् प्रत्येकशक्ति-सहकृतया समुदायशक्तया तथोपिखतिरयमेव चैकार्थीभावः । जहत्त्वार्था द्वतिः । पदानामानर्थक्य-मिति तु न सुक्तम् । महाबाहुः सुपन्धा इलादावात्वाद्यनापत्तेः मृतपूर्वाश्रयणं तु सलां गतावयुक्तम् । तदुक्तं वृद्धेः 'जहत्स्वार्था तु तमेन यत्र रुढिविरीधिनी' । अनयवार्थविरुद्धो यत्र समुदायार्थः तमेन सेति तद्ये इति अन्थेन जनशब्दशत्तयुक्तेः न शंकराचार्यभाष्यासंगतिरिति वाच्यम् ।

'पदं न वाचकं वाक्ये साहदयात्सारकं परम् । विशिष्टवाक्यमेवात्र वाक्यार्थसः च वाचकम्' ॥ इति ।

सर्वनिर्णयात् । तदुक्तं वैयाकरणमूषणसारे 'जहति पदानि स्वार्धे यसां सा जहत्स्वार्धा' पदवर्णो वा युर्वो पदानामानर्थम्यमिति कथं तदि महावाहुः सुपन्था इति च 'आन्महतः

#### भाष्यप्रकाशः ।

यदिप, देवाः पितसे गन्धर्वा असुरा स्क्षांति वा निपादपञ्चमाश्रत्वारो वर्णा वा यत् पाञ्चजन्यया विशेति प्रजापरः पञ्चजनशन्द इति तत्विमाहेऽपि न दोपः। आचार्षेण तु, न तत्वानामिह प्रतीतिरत्तीत्यतावन्मात्रामित्रायेण वाक्यशेपोक्तमाट्वमित्याहुः। तदिप स्प्रज्ञाविलसितमात्रम्। पूर्वोक्तपक्षद्वयोपगमे सर्वोधारत्वरूपम्रक्षमाह्यत्म्यासिद्ध्या पञ्चसंख्याया निस्तात्पर्य-

समानाधिकरणजातीययोः' इसस्य शब्दविषयत्वात् । पश्चिमध्यूभुक्षामात्' इसस्य च शब्दविषयत्वात् पदानामानर्थक्येप्यदोपात् । न च समानाधिकरणस्य भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वे सति एकाशैवोध-कत्वादानर्थक्येऽर्थयोधकत्वासंभवात् समानाधिकरणे आत्वानापितिरिति वाच्यम् । साद्दयात् स्मारकत्वात् समानाधिकरणत्वसः । अनर्थकपदेः सार्थकपदसमानाधिकरणस्मारणेनान्महत इति सुत्रे स्मृतसमानाधिकरणाश्रवणात् । पूर्वे महन्छन्दस्य बाहुशन्दस्य वार्योजुमृतौ महाबाहुरित्यत्र तत्सदश्चशन्दान्यां सोथैः स्मारितः । 'सदशाद्यविन्तादाः स्मृतिवीजस्य वोधकाः' इति भाषापरिन्छे-दात । तदुक्तं टीकायां तथा याक्येपि पदं न वाचकं तर्हि संकेताग्रहेपि वाक्यार्थज्ञानं स्रात् गौरवं च सादिसाशङ्काद. सादश्यारसारकं परिमति । वानयावयवभूतस सतम्वपदतुल्यत्वात् पदार्थसारकत्वम् । अन्यथा स्वार्थं प्रतिपाद्य कृतार्थस्य वाक्यार्थो न तैर्जन्यतेति शंकराचार्येकदेशिनी-भैतद्वयमाहुः यद्यपीति । निपादेति निपादः पत्रमो येपाम् । शंकराचार्यः श्रुत्सा पत्रजनशब्दार्थ उक्तस्तमाहुः यत्पाञ्चेति श्रुसर्यस्तु पात्रजन्यया प्रजया विश्वतीति विद तया विशा पुरुषरूपसे-न्द्रियसाह्यार्थं घोषाः स्प्रा इति यत्तवुक्तम् । घोषातिरेकेणेन्द्राह्यानायोगात् इति श्रुव्यनुसारेण प्रजामात्रप्रदेषि न दोप इलर्थः । प्राणादयः पञ्चजना इति स्त्रोक्तविरोधमाशङ्काह शंकरमाच्ये भाष्यकारस्त्रदाहुराचार्येणिति भगवता व्यासेन । वाक्येति प्राणादीनां पञ्चजनत्वम् । सर्वोधारेति अत्रार्थे श्रुतिः प्रश्लोपनिषया कस्मिन् सर्वे संप्रतिष्ठिता भवन्तीत्वादिः पूर्वेषुक्ता । नतु पृथिच्यादीनां पूर्वेषुक्तत्वादेव शितृगन्धर्वासुररक्षोनिर्मिणद्यवानचतुर्वेगैथ सर्वेश्रतिष्ठा सिद्धिरस्तु इति चेत्तवाहुः पश्चेति । पत्रशब्दहरे द्वितीयपत्रशब्दस्य पत्रबुद्धिवृत्तिवाचकत्वेन प्रथमपत्रपदं प्रवसंख्येयान् वक्ति त्वग्धाणादिपश्च प्राणाः प्राणापानन्यानादयः पश्च पुनः प्राणाः नागकुर्मकुकलः देवदत्तधनंजयाः इति पश्च, रसनादयः पश्च । काण्वपाठे वागादयः पश्च, एतदेकवाक्यतया रसना कोंन्द्रियम् । न च पुराणे ज्ञानेन्द्रियेषु पाठिवरोध इति शक्कां पुराणमतत्वात् 'अब्रिबीनमृत्वा सुखं प्राविश्वत्' इतिप्रकाशकत्वेन वागिन्द्रियस ज्ञानेन्द्रियत्वात् । न च वस्तुप्राप्यकारित्वप्रसङ्घ इति राज्यस्य राज्यसम्बद्धाः नाज्यस्य स्वात्त्रस्य स्वतः स व वारावारा । पत्रेति तन्निष्ठपञ्चसंख्यायाः निस्तात्तर्यकत्वं निष्कान्ता तात्तर्यकादिति निस्तात्त्रयंका तस्याः भावो निस्तासर्यकत्वम् । त्वे चेति सूत्रेण न्हस्तो वा समासाश्रयविधिस्यं सूत्रं तस्य प्रसङ्गस्य । अयं भावः । यस्मिन् पत्र पचजना इति मन्ने बुद्धिवृतिजनाः पत्रेलतुत्त्वा पत्र पत्रजना इत्युक्तम् । पश्चेलिप वाक्यशेपाद्रणनया लम्यते एवं च पत्र पत्र पत्र पत्र पत्र पत्र पत्र जना इत्युक्तम् । पत्रजना वृद्धत्वविशिष्ट पत्र पत्र । बहुत्वं च पत्र पत्र पत्र पत्र पत्र विष्ठमप्येतदितीच्छयोक्तम् । 'वक्करिन्छा तु तालयेम्' तत्रतीतीच्छयोचरितत्वं वा। एवं च पत्रपदस्य लग्ह्माणादिपत्रस्य तालयेम्।

#### भाष्यक्राज्यः ।

कत्वप्रसङ्गस्य दुर्वारत्वात् । वाक्यशेषानादरे राले कपोतिकावत् सर्वपक्षापातेन वाक्यार्थनिर्णयामा-वप्रसङ्गाच । वाक्यशेषसानिर्णायकत्वेन न्यायचर्चावेयथ्यापत्तेथः।

अन्ये तु वाक्यशेषवलादेव पञ्चजनग्रन्दस्य प्राणादिषु रूढिमाडुः। तत् पूर्वोक्तपक्षापेश्वया सम्यगपि वाक्यशेषस्य वराहं गावीञ्जुधावन्तीत्यादी नियामफत्वेन ग्रक्तिप्राहकत्वदर्शनाभियमस्य

रदिमः।

द्वितीयपश्यदस्य प्राणेषु पश्चतु, तृतीयस्य नागादिप्राणेषु, चतुर्थस्य समादीन्द्रियेषु वागादीन्द्रियेषु वा, पश्चमस्य मन शादिकरणेषु । शुला प्रचापरः पश्चनगुन्द इति यदुक्तं तदिष पश्चना प्राणादयस्यस्यो द्विताः पाश्चनन्या इति न भवति 'पश्चनादुषसंख्यानं' इति वार्तिकाच्छप्रस्ययः पश्चनिनिति स्यात् अतः स्वार्थे ध्यञ् । नाषि छान्दसेन 'भवे छन्दिसं' इति सुरेण यत् । अर्थोसंमवात् । तया विज्ञा प्रजयेसन्यत् प्रवेवदित्यर्थसापि वक्तं शुक्यत्वादिकद्वस् । श्रतो वाक्यरोपानादरे दोपमाहुः चाक्यस्रोपेति । एरे क्योतिकान्यायस्तु—

द्रद्धा युवानः शिश्चवः कपोताः खळे यथामी युगपस्पदन्ति । तथैव चामी युगपस्पदार्थाः परसरेणान्वयिनो भवन्ति ॥ इति ।

याक्येति वाक्यं तु यस्मिन् पद्म पद्मवना इति । न्यायेति सिद्धान्तमुक्तावस्यां विश्व-नाधः । वाक्यरोपादि राक्तिग्रहः यथा 'यवमयश्चक्रमेवति' इत्तम यवपदस्य दीर्घगुकविशेषे आर्याणां प्रयोगः कङ्गां च म्हेन्छानां यत्रान्या ओपधयो म्हायन्ते अर्थेते मोदमाना इयोतिष्ठन्ति तत्र ।

'वसन्ते सर्वसस्यानां जायते पत्रशातनम् । मोदमानाश्च तिष्ठन्ति यवा कणशास्त्रालिनः' ॥

इति वाक्यशेपाद्यिशेशकविशेषे श्राकिर्तिणीयते कङ्गी च शक्तिप्रमास्त्रयोगः । नानाशक्तिकल्पनागीरवात् । हिएदादी विनियमकामावान् नानाशक्तिकल्पनमिति चकाराद्वेद्रव्यास्यक्षप्रामाण्यात् क्रुतेषक्त एवार्थः । आहुरिति समानुजाचार्या व्यक्षनामादुः तथा च वाक्यशेषोन्त्रयनन्तरं भापयन्ति ब्रह्माश्रयाः प्राणादयः एव पत्र पत्रज्ञज्ञचा इति विद्यायत इति सम्यगपीति सर्वपारत्वरूपमहात्म्यसिद्ध्या सम्यक् ताल्पयीगावात् पत्रपत्रवपद्योः । वाक्यश्रेपस्यिति वाक्यपारत्वरूपमहात्म्यसिद्ध्यादिद्धता ताल्पयीगावात् पत्रपत्रवपद्योः । वाक्यश्रेपस्यिति वाक्यश्रेपने कर्षण वाक्यश्रेपस्य । पूर्वतिष्ठं प्रथमस्य तृतीपपादे पत्रपाधिकरणे वाराही उपानहातुगमुत्रते
इति श्र्यते अत्र वराह्यवद्यायाः शक्ति श्रेपस्य तृतीपपादे पत्रपाधिकरणे वाराही उपानहातुगमुत्रते
इति श्र्यते अत्र वराह्यवद्यायाः शक्ति स्रविद्याः सम्यक्तव्यवद्यायाः प्रणाविद्यायाः वार्यते प्रवास्य व्यव्यवद्यायाः । शाक्षेपस्य वर्षायाः वर्षायः वर्षायः

# ज्योतिंपैकेपामसलन्ने ॥ १३ ॥

काण्वपाठे, अन्नस्यान्नमिति नास्ति, तदा क्यं पश्च शतश्चाह । ज्योतिपा संख्यापूर्तिस्तेपाम् । यसादर्वाक् संवत्सर इति पूर्व पठितो मन्नः । तत्र तदेवा ज्योतिपां ज्योतिरिति । अन्नस्याने ज्योतिर्माद्यम् । ज्याख्यानं पूर्वमेव । तस्मात् सिद्धं न तन्मतस्य श्रुतिमूलत्वम् ॥ १३ ॥

इति प्रथमाध्यायचतुर्थपादे तृतीयं त्रिस्त्रं न संख्योपसंग्रहाधिकरणम् ॥ ३ ॥

#### माध्यप्रकाशः ।

च प्रसिद्धप्रसृत्वरशक्तिसापेक्षत्वात् प्रकृते च प्रसिद्ध्यमावाचिन्त्वम् । तसाङ् योग एव साधीयानिति दिन्नः ॥ १२ ॥

ज्योतिपैकेपामसत्यन्ने ॥ १३ ॥ व्याख्यानं पूर्वमेवेति ज्योतिषा तेजोवाचौ ग्रहीतव्ये । मनसोऽज्ञमयत्वेन मनसाऽज्ञाजृरसना ग्राह्याः । चहुपैकं चहुरेतं ग्राह्यानित्येवं पूर्वोक्त-रीतिकमेवेत्यर्थः । नतु काण्वमार्ध्यंदिनपाठिवरोधादिह वाक्यशेषगतप्राणादिग्रहणं न युक्तम् । विकल्पापादकत्वादिति चेत्र । तुल्यवलतया पोडशिग्रहणाग्रहणवत् श्रुत्यिभेग्रेतत्वेन विकल्पसा-तुष्टत्वात् । न च तत्रातिरात्रयागे व्यक्तिमेदेन् ग्रहणाग्रहणयोठपपत्तिवत् श्रक्ते त्रवाण एकत्वेन

शक्तिग्राह्यस्त्वेतादिः । प्रस्टुत्वरेति प्रपूर्वसर्तेः स्तप् । सृषं तु 'इण्डाञ्जिसर्तिन्यः करप्' इति । प्रसिद्धीति पत्रजनशुन्दस्य प्राणादिषु । योग् एचेति तथा च भाष्यम् । महद्वत्रेति सृतस्य 'महान्तं विभ्रमात्मानं' 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्त'मिलादी महन्त्रन्दो मश्रपरो योगेन एवमन्यक्तशन्दोप्यक्षरयाचक इतीति । दिगिति न्याकरणस्याङ्गतया वेदान्ते योगावापे रुद्धिसुक्तेति न रुद्धिगैगमपहरतीति नैया-पिकमतप्रसरः । नैयायिकमर्तस्य पातित्यसायकत्यस्मरणाङ्कृतिविद्धांश्रत्याजकत्वस्मरणास्य ॥ १२ ॥

ज्योतिपैकेपामसत्यन्ने ॥ १३॥ भाष्ये । यसादर्वागिति ।

'यस्मादर्वाक् संवत्सरोऽहोभिः परिवर्तते ।

तदेवा ज्योतियां ज्योतिरायुद्धेंपासतेऽसतम्' ॥ इति मन्नः ।

१. पाचे उमामहेश्वरसंवादेखि ।

#### anaguerate l

ग्राह्माणां प्राणादीनामन्यान्यत्वेन युगपद् प्रदीतुमग्रक्तिरिति ग्रद्ध्यम् । प्रकृतेऽपि तेपामेच सरवेन ग्राह्कशब्दमात्रभेदस्य वत्तत्पाठकरूपाधिकारिमेदाद् ग्रहीतुं शक्यवया सुखेनैवोपपत्तेरिति । भार्य त निगदन्याख्यातमेवेति ग्रभम् ॥ १३ ॥

# इति ततीयं न संख्योपसंग्रहाधिकरणम् ॥ ३॥

ह्यान्ते पोडशिग्रहणाग्रहणे उक्ते दार्धान्तिकेऽन्नस्यान्नमित्यस्य ग्रहणाग्रहणे ते प्राणादन्तर्गते इति।प्राणा-दीनां श्राहकत्त्वमाहुः भ्राच्याणामिति । अन्येति अन्येर्पा काण्वानामन्यत्वम् । कर्मव्यतिहारामावात् समासः। समासवत् सुपः सोरभावश्य विद्वतसमाप्तिसभीपे सर्वनाम्नो द्वे विडिते कर्मन्यतिहारे सर्वनान्नो हे वाच्ये समासवय बहुङम् । बहुङग्रहणात् अन्यपरयोर्ने समासवत् । इतरग्रन्दस्य तु निसम् । असमासवद्भावे पूर्वपदस्य स्परः सुर्वक्तन्यः अन्योन्यं विन्ना नमन्तीतिवत् । अन्यमितसर् नित्तम् । असमासवद्भाव प्रापदस्य स्पाः धुवफथ्यः अन्यान्य । वभा नमन्तातवत् । अन्यानवस्य द्वत्ते पूर्वपदस्य स्पाः सो रूपसिद्धः । यहीतुमिति पोडिशयहणायहणवत् । यन्कृतः इति काण्वपाटे । तेपामिति सीयं पकारः इतियत् । तेषां माध्येदिनपित्रतानां प्राणादीनामेव सत्तेन । याहकौ शब्दीः अञ्चन्योतीरूपौ तावेव ग्राहकशब्दमात्रौ तयोगेर्यस्य । तत्तत्तरपाठकेति काण्वमाध्यंदिन-पाठकेलर्थः । प्रहीतुमिति पोडिशयहणायहण्योत्रद्वपत्रत् । पोडशी ब्योतिष्टीमसंस्या । स्वयमेकोपि ब्योतिष्टीमः सुमासिपेदात् मियते यतो यद्याय्त्रीयस्त्रोत्रेण् समासायशिष्टीम इत्युल्यते । तस्माद्पि स्त्रोत्रान दर्ध्वमुक्थ्यस्तोत्रेण समाप्तातुक्थ्य इत्युच्यते । अतिरात्रे पोडशिनमित्यादिमधेण समाप्तौ पोडशीत्या-द्यञ्यते । इत्येवं सप्तसंस्थावान् ज्योतिष्टोगः । श्रीभागवते तृतीयद्वादशेष्याये—

'वोडक्यकथ्यो पूर्ववकात् पुरीष्यविद्वतावय । आसोर्यामातिरात्री च चाजपेयं स गोसवम्'॥ इति वाक्यम् ।

अग्निष्टत अग्निष्टोमः पुरीच्या अग्नयः चयनात्मकाः पुरीपं यस्यास्तीति पुरीपी च अग्निष्टच पुरीच्याभिष्ठतौ समासान्तः आसौर्यामः अतिरात्रस्यैव भूमां सविशेपोतिरात्र इत्यर्थः । वाजपेयोपि स्वतन्त्रो महापालः । गोसवः गोसत्रं तयोरपि सहभावः । इति सुचोपिनी । ग्रंकराचार्यभाष्ये सु कयं पुनरुभयेषां तुल्यवर्दिदं ज्योतिः पळ्यमानं समानमञ्जातया पञ्चसंख्यया केपांचिद्वृद्यते केपांचित्रीति अपेक्षाभेदादिलाह् माध्यंदिनानां समानगत्रपठितप्राणादिपञ्चतया ठामान्नास्मिन् मन्नान्तरपठिते ज्योतिष्यपेक्षा भवति तदछाभाच काण्वानां भवत्यपेक्षा अपेक्षाभेदाच समानेपि मन्ने ज्योतियो अहणाग्रहणे यथा समानेप्यतिरात्रे वचनभेदात् पोडशिनो प्रहृणाग्रहणे तद्वत् इत्युक्तम् । नतु ब्याल्यानं पूर्वेभवेति भाष्यमात्रं ब्याकृतमन्यस्कृतो न व्याकृतमिलाशक्काहुः भाष्यं त्यिति । अत्र यस्मिन् पत्र पत्रजना इति विपये संशयः अत्र पत्र पत्रजना इति प्रोक्ताः पदार्थाः किं सांख्य-शास्त्रोक्ततत्त्वानि बाहोस्तिच्छुतित्रोक्ताः प्राणचक्षुःश्रोत्रमनोन्नसंज्ञकाः इति । पूर्वपक्षस्तु सांख्य-शास्त्रप्रसिद्धायाः पञ्चवित्रतिसंख्याया अत्रावमासनात् सांख्यतत्त्वानि पञ्च पञ्चजना इति । सिद्धान्तस्त वाक्यरोपोक्ताः प्राणादयः पञ्च पञ्चजनाः इति । संगतिस्तु पूर्वाधिकरणोक्ता । किं च पञ्चपदं पचि व्यक्तीकरणे म्वा. आ. सेट, पिच विस्तारे सुरा प. सेट । 'संज्ञासु वातुरूपणि प्रस्तयाश्च ततः परे ।

कार्योदिद्यादन्बन्धमेतच्छाख्युणादिपु'॥

कारणत्वेन चाकाशादिष यथाव्यपदिष्टोक्तेः ॥ १४ ॥ (शश४) अतिर्विपतिपेधात स्मृतिरेव ग्राह्मित मतं दरीकर्तं अतिविपतिपेधी नास्ती-

खुतापनातपात् रहातस्य त्राखात् गत् भूतम् खुतापनातपात् गास्ता-त्यधिकरणमारभते । तत्र छुतौ सृष्टिभेदा वहवः अचिदाकाशादिका । 'आत्मन् आकाशः संभूतः' इति । कचित् तेजःप्रभृतिका । तत् तेजोऽस्रजतेति । कचिदन्य-

भारतम्बद्धाः ।

भाष्यप्रकादाः ।
कारणत्वेन चाकाशादिषु पर्याच्यपदिष्टोक्तेः ॥ १४ ॥ नन्तु पूर्वीधिकरणैः सांख्यमतस्य श्रीतत्वे निराकृते पुनरस्य क्तिं प्रयोजनिमात्वाक्षद्वायापिकरणप्रयोजनमाहुः श्रुनेरित्यादि । स्प्टुतिरिति सांख्यस्पृतिः । मतमिति सांख्याभिमतस् । नास्तीति इति वोधनाय । विप्रतिपेषयोधकं विपयमाहुः तन्त्रेत्यादि । अस्त्रज्ञतेत्यन्तम् । अन्ययेवेति ग्रुगपत् साक्षात् । संजयस्तु एकस्यां सृष्टौ वक्तन्यपामेवं विप्रतिपिद्धनानाप्रकारकमनेन तदनिर्णायिकां श्रुति विद्यविकप्रकारनिर्णायिकां स्मृतिरेवादर्तव्या १ उत्, विप्रतिपेषं परिद्वत्य सर्वस्वृत्युगजीञ्यां . उक्तिमः ।

द्ति पचेः किन् कर्तरि, तथा च व्यक्तीकृतवुद्धिवृत्तीनां जनाः पञ्च व्यक्तिकारका प्राणादय इस्तर्यो भवति न रूब्या प्राणादयोधीः । रूढेर्नेदान्तानक्षत्वात् । योगयोधकव्याकरणसाक्षत्वात् । न च भाव्ये यौगिकार्यः कुतो न कृतः इति शक्काम् । भगवदिच्छ्या प्रसिद्धो योर्थस्तस्त्यात् भाष्यस्य, उक्तार्योनिरुद्धसाद्वा भाष्यसिति ॥ १३॥

इति तृतीयमधिकरणम्।

इति स्तायभाषकरणम् ।
कारणत्वेन चाकाद्यादिषु चथाच्यपदिष्टोकोः ॥ १४ ॥ खुतेरित्यादीति ।
भाष्ये । विप्रतिपेषात् अनेकषा विरुद्धप्रतिविधिभाषणात् । खुतेर्हेतोर्भक्षणो विप्रतिपेषात् । व्याखीत ।
अयमर्थः । नतु श्र्यमस्य तृतीयपादे औदुम्बरी स्प्ष्ट्रोद्वायिदिति क्षत्र्या औदुम्बरी सर्वा वेष्टिपतन्येति
स्मृतिरप्रमाणमित्युक्ते श्राखित बुद्धित्व नोदेतीति चेन्न । मृदग्रहेण स्मृतिसंग्रहात् । तथाहि औदम्बरी
स्मृतिरप्रमाणमित्युक्ते श्राखित बुद्धित्व नोदेतीति चेन्न । स्वत्रक्षयः स्मृतिसंग्रहात् । तथाहि औदम्बरी
च्योतिष्टोमे सदोनामकस्य मण्डपस्य मध्ये काचिदौदम्बरीशाखा निखन्यते तत्स्वाध्य वृष्टने पासत्ता स्मर्येत इति श्रुतिमूल्राहिता स्पृतिरप्रमाणम् । सांख्यस्युतिस्तु तच्छास्ररूपा अप्रकाः कर्तव्या इति वाक्य-वस्त्रमाणं सांख्यानाम् ।

'एकं सांख्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च ।

परस्पराङ्गान्येतानि पश्चरात्रं च कथ्यते' ॥

परस्पाङ्गान्यताान पश्चतत्र च कथ्यतः ॥

इति परस्पाङ्गत्वात् । तथा चैतन्मतम् । तदुक्तं 'यावानर्थं उद्याने' इति गीतायाम् ।
'सांस्योन्येकः सदाइतः' इति निवन्ये । तृतीयाधिकरणे सदाचारस्य मानत्योक्तंथ । दृतीकर्तुभिति
तत्र श्रद्धात्याज्ञनेन पापण्डित्वापादकं द्रीकर्तुभिक्तरणमारमत आचार्यः । नतु श्रुतिविद्योगितः
इति व्ययोधिकरणारम्भः इति चेत्तपाहुः श्रुतीति । गुनापदिति । अग्रेतनश्रुतिद्वये द्रष्टव्यम् ।
इतीति । तन्निति भाष्यं व्याकर्तुभाहुः विद्यतीति । गुनापदिति । अग्रेतनश्रुतिद्वये द्रष्टव्यम् ।
पत्तसाद स्रव्याः प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।

सं वायुज्योंतिरापः पृथ्वी विश्वस्य धारिणी' इति ॥

मुण्डके सुगपत् । इदं परिटरयमानं सर्वे त्रस्न कर्तृ अरुवत इति तैतिरीये साक्षात् । एवं पूर्योक्ता-त्रैतिरीये । द्वितीया टान्दोग्ये श्वेतकेतूपाल्याने । सर्वरम्द्रतीति इदसुपपादितं पूर्वेतके प्रथमस्य तृतीयपादे

थैच। 'एतसाज्ञायते प्राण' इति। 'इदश सर्वमस्रजत' इति च। एवं क्रमञ्युत्कमानेक-विषा प्रत्याकायत् भाग शता १ २५० त्यम्प्रकात शत वा प्रत्यापायः विषम्चष्टिप्रतिपादकत्वाद् वस्तुनो द्वैरूप्यासंभवाद्, 'प्रहान्त्वा अनु प्रजा पदावः प्रजायन्ते' इतिवत् स्रष्टिवाक्यानामर्थवादत्वेन द्वह्मस्ररूपज्ञानार्थत्वादध्यारोपाप-वादन्यायन् न वेदाद्वह्मणः कारणत्वं सिख्यति। अतः परिदृदयमानजगतः कारणा-पारचापन न पराहर्कणा जारचा स्वास्त्राचा जार स्वर्यास्त्राचा कर्मा क्षेत्र क्षेत्र भगवज्ज्ञानांऽशावताः न्वेपणे क्रियमाणे पाषाावाष्ट्रमतभेदेषु सत्सु कपिलस्य भगवज्ज्ञानांऽशावताः स्त्वात् तन्मतप्रकारेणेव जगद्व्यवस्योचितेत्येवं माप्ते, उच्यते। न सृष्टिभेदेषु

#### भाष्ट्रायकांत्राः ।

थ्रतिरेगादरणीयेति । अनिर्णायकत्वम्रपनीन्यता च संदेहनीजम् । तत्र संग्रयस्य पूर्वपक्षयुक्तिः श्रुणस्परभाषाम् । आन्यापपरपञ्चलारम्यः च वपरमण्यः पर प्रथमस्य प्रसम्बद्धाः भिरेवावसमात् वमतुक्तवा पूर्वपथमेवाहुः एवमित्यादि । ऋमब्युरऋमेति नानाविधऋमैर्नाना-विषच्युत्कमेञ्चलर्यः । सृष्टिवाक्यानीतिपाठे त्वर्धवादत्वेनत्यसाम्रे, ग्राह्माणीति शेपो बोष्यः । विषयुर्तमान्यस्य । युर्द्धान्यस्यास्य राज्यस्य । अयमर्थः । युर्द्यास्य व वार्यस्यः । युर्द्यास्य व वार्यस्य व त्रेषं स्कुट्म् । एतत्समार्षे व्याकृर्वते न स्रष्टीत्यादि । अयमर्थः । युद्धयो हि व्रद्धणत्तन्मान् हात्म्यस्य च बोधनार्थे प्रवृत्ताः । 'यन्दिनस्तत्पराक्रमैः' इति श्रीमागवते वेदस्तुतौ वाक्यात् । तत्रापि माहात्म्यमेव सुख्यम्। बोधनदारत्यात्। न चाध्यारोपापवादन्यायादरे प्रकासहरूप-प्रतिपत्तिः। उन्मत्तादिप्रठाप इव तत्रापि वाक्ये अप्रामाण्यसा, श्रुती च प्रतारकत्नस स्कूर्त्या

विमता स्मृतिर्वेदम् अविकमन्यादिमणीतस्मृतिस्यात् उपवयनाध्ययनादिस्मृतिवत् न च वैयर्ध्यम् । अस्मृदादीनां प्रतक्षेषु परोक्षेषु नानावेदेषु प्रकीणसाद्धयार्थसीकत्र संक्षिप्यमाणस्यात् । अनिर्णायति मन्वेतेमां पदानां श्रुतो क्षतोऽनिर्णायकस्पिति चेन्न पुराणोपगृहितस्र वेदस्य निर्णायकस्यात् । समिति राज्यस् । नानेति नानापदार्थो येदः अनेकरदे नुत्रोर्थः । आश्रयत्या एकमेदोऽन्यमैकसां र्संख्येयायां विभावां सा भेदविशिष्टा । नानापदार्योपि मेदः आश्रयतया विभासु । अतो माध्योक्ता-नेकविषापदसः नानाविषापदसैकार्यस्य । 'वानानेकोमवार्थयोः' इतिविश्वाच । तया च कमन्युरकः नामानकेकविधानां छष्टीनां प्रतिपादकत्वादिति भाष्यायेप्राज्ञत्वेरि क्रमब्युस्कमयोरनेकविधानां छष्टीनां प्रतिपादकत्वादित्ययें कमब्युस्कमसंयन्थ्यकेकविधासंयन्थिनी न छष्टीनामित्यर्थेनेकविधानां कमन्युत्कमयोरिति मानादेवसर्थे उक्तः । दोत्यमिति । वस्तुनो महाणः । द्वैरूप्टयं विक्रतत्वम् । अतः प्रकृतिसीयाऽविद्या वा कर्षी पुरुषोऽसंग इति भावः । ग्रहानिति श्रुतौ वे निश्चये ग्रहानिति द्वितीयाडनोवोंने ज्ञेया । श्रुतिस्तु पष्टाष्टकपत्रमाष्याये । अर्थयादत्वेनेति दृष्टान्तेऽर्पवादोऽडुवादा-सकः त्रतक्षतिद्धार्थातुवादात् । 'अपिर्हिमसं भेषजम्'इतिवत् । दार्धन्तिकेप्यर्ववादस्यं आधे गुणातुः त्राचन अवकात्रक्षानाद्याच्या । अणवादस्यार्थनादस्यम् । आकाताद्वासुरित्यत्राय्वा अङ्गाः प्रथिवी-वादत्व वा 'आहत्या यूपः इतवत् । ग्रुणवादत्त्र्यायवादत्त्रम् । आकाशाह्राध्वात्त्वायवा अद्भवः द्वानाः स्वनान्त्र प्रिवेच्युपादानत्वरूपप्रसद्धविरुपार्वचेष्ठपर्यक्षेत्रेष्ठ इति । आदिस्ये यूपे आदिस्यत्वरूपः प्रस्तिविरुप्ते विराकतेच्ये माद्यमतस्य किं प्रयोजनिमिति वेदुच्यते । माद्यप्रकृत्यविद्यावादा अपि श्रोता इति माच्यसानुमानिकसूत्रे दर्शनान्मायावादिनां व्यवद्वारे भाद्यमत्त्रक्षित् त्रयोजनत्वात् । प्रद्योति स्वयक्ति भाद्यमत्वीप भ्रावनत्वात् । प्रद्योति स्वयक्ति स् 'असङ्गो अयं पुरुषः' सांक्यस्त्रोक्तमग्रस्त्रस्त्रोतादिः । अध्यारोपिति जग्जनमादिकर्तृत्वं तटस्थ-उक्षणं काकवन्त्री देवदत्तसः ग्रहाः इतिवत् । इदं मायोपहितयः महाणः, अयमेवाध्यारोप इत्सुच्यते । असापवाद इदानीष्ठच्यते अपवादो नाम अधिष्ठाने आन्त्राः प्रतीतस्य तक्ष्यतिरेकेणाभावनिश्चयः ।

#### रिक्षाः १

यथा शत्तयादौ भ्रान्ला प्रतीतस्य रजतादेः शक्तिब्यतिरेकेण नेदं रजतं किं त शक्तिरित्यभावनिश्वयः. अनेन न्यायेन । तत्त्वानसंधानेस्य प्रथमः । न चेदादिति 'अयात आदेशो नेति नेति' 'नेह नानास्ति किंचनेति' अपनादरूपोद्देदात् । याद्योति पाद्या नास्तिकाः । अनाद्याः प्रन्छत्तनीधाः माया-प्रकृत्यविद्यावादिनः । ज्ञानेति तृतीयस्कन्धे कपिलोपाल्याने । एवं शेषं स्फटमिलर्थः । अत्र वेदार्थस निर्मुणसमुणरूपस आरोपापनादसंगलधीनत्वं सतो ह्यारोपापनादयोः वेदस्वार्थनादत्वं स्वार्थे प्रमाणाभावीपपादने नाधकाभाषादतो निर्वाहकसंगति सूचिततं श्रुतिवित्रतिषेधं निषेवन्ति अतोत्रारोपापवादसंगतिनिपेधतात्वर्यमिति । अनेनाशयेन भाष्यं विवृण्वन्ति अयमर्थे इति । स्याद्यदि ह्यारोपापनादसंगत्या वेदार्थः स्यावेहिं अधिष्ठाने भ्रान्त्या प्रतीतस्य जगत्कर्तत्वादेः तद्व्यतिरे-केणाभावनिश्ययः न त्वेवं श्रीभागवते कचिच्छ्रयमाणोप्यप्यारोपपावादो न सार्वत्रिकः । जगन्मिथ्यात्व एव जगजन्मादिकर्तृत्वापवादापत्त्या जगन्नित्यत्ववोधकश्रीभागवतविरोघात । किं त प्रराणमतत्वेन पुराण एव । भगविदच्छावशात् । अतो वेदस्तुतिवाक्यं श्रीभागवतीयं वक्ष्यन्ति तदाहुः श्रुतय इति । माहात्म्यं देवत्वं तच्च पदजन्यपदार्थों भवति । अत्र पदज्ञानं त करणं 'यतो वा इमानि भतानि जायन्ते' इत्याद्यक्तपदानां ज्ञानं करणं. माहारम्यत्वपपदार्थधीस्तद्वोधनरूपा द्वारं. शाब्दचोधः फलम् । स च यतो यच्छन्दार्थमूताभिन्ननिमित्तोपादानिका प्रत्यक्षमूतकर्तृका जनिरिति । नन्वध्या-रोपापवादानङ्गीकारे वस्तुनो वैरूप्यापतिसादङ्गीकारे महाखरूपस शुद्धग्रद्धमुक्तस्वमावासङ्ग-रूपस प्रतिपतिः प्रकृत्यदिनैरूप्यादित्याग्रङ्कते वादीत्याहुः न चेति । इति ग्रङ्कामिति योजनीयम् । त्तव्यापीति वेदान्तेष्वपि यत्र विधि परिकल्पार्थवादा योज्यन्ते तत्रेलर्थः । प्रतारेति प्रकृष्टतारको दैसः 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न विदुरासुराः' इत्युक्तस्तत्त्वस्कृर्सा । अत इति । तादशन्याया-नादरणसमानाधिकरणा कारणस सिद्धिः । कालोधिकरणम् । अयमर्थः यानस्कालमुक्तन्यायादरः स्तावस्कालं न कारणसिद्धिः वेदस्यार्थवादस्वेन खार्थे प्रामाण्याभावात् कारणस्ववीधकस्य । यदा त ह्यक्तन्यायानादरस्तदा तु वेदसानिवगतार्थगन्तृत्वलक्षणप्रामाण्यम् । निर्वाहकसंगत्या स्फोरणात । नन क्रोक्तियं संगतिरिति चेन्न श्रीभागवत एव-

> 'महान् महाण्यनिर्देश्ये निर्गुणे गुणवृत्तयः । कथं चरन्ति शतयः साक्षात्सदसतः परे' ॥

इति राज्ञा पृष्टः श्रीशुकः सक्तपरुक्षणं त्यक्ता 'श्रुद्धीन्द्रयमनःप्राणान् जनानामध्यप्रशुः' इति तटस्यरुक्षण्याहिति । न च गुण्यत्य इति श्रुतिविशेषणात् आरोपापवादोपीति वान्यम् । 'अयातो मग्रजिज्ञासा' इति प्रतिज्ञाय 'जन्माद्यस्य रतः' इत्यवद्यतो न्यासः अत्राप्येवमिति चेन्न पृष्ठं सक्तपरुक्षणमित्यादसंदिग्यत्वेपीति सहद्यवैर्विचारणीयम् । निर्गुणमत्य प्रतिज्ञाय सगुणनिक्तपणे न्यासस्य प्रतिज्ञाहानिक्तपित्रद्वसानापतिक्रपत्रमित्योष इत्यरुम् । विद्वन्मण्डने निर्गुणसगुणप्रति-पादकश्चितमागौ कत्ययित्वा वाध्ययापकमाविचारे

'अमेदादनुपाधित्वाज्ञगदत्रस्यपाप्तितः । सर्वाधारत्वतस्तावन्छक्तित्वाज्ञास्य चाषनम्' ॥

इत्यसाः कारिकायाः विवरणे । किं च मखिल्छपकमदावाक्ये व्यन्मते छष्टिनिछपकाणि वाक्यान्यसंगतानि स्युःतदनिरूपकव्यात् । नन्त्रस्ति संगतिरच्यारोपापवादञ्ज्ञणा । तथाहि शुद्रमञ्जाणो ११५ म॰ स॰ र॰ ब्रह्मणः कारणत्वे विप्रतिपत्तिः । सर्वप्रकारेषु तस्यैव कारणत्वोक्तेः । आकाद्यादिषु कारणत्वेन ब्रह्म यथा व्यपदिष्ठमेथेकवा, अन्यवापि तदेव कारणत्वेनोक्तम्। 'न तस्य कार्यं करणं च विचतं' इत्यादिनिराकरणं तु लौकिककर्तृत्वनिषेधपरम्।

भाषाकराहाः ।

भाष्यमकाराः । विश्वासनावग्रसङ्गात् । अतत्त्रस्य न्यायसानादरं कारणस्य तिद्वी न सृष्टिग्रभेदेपु ब्रह्मणः कारणत्वे विश्वतिपत्तिः । स्विप्रकारेषु कारणत्वोक्तेः । तदेतदाद् कारणत्वेन चाकाद्याचिष्विते । आकाशतेजाप्रभृतिषु क्रमिकेषु प्राणादिषु चाक्रमिकेषु कार्येषु कारणत्वेन यथाज्यपदिष्टोक्तेः । एकत्र यथैत सर्वेज्ञत्यसर्विश्वसर्वासर्वास्तर्वेकत्यादितीयत्वसचिदानत्त्रहृष्टत्वादिघर्मव्चण कारणत्वेन ज्यपदिष्टमेवमन्यत्रापि तदेव कारणत्वेनोक्तं, तस्मादिति । नच, 'न तस्य कार्यम्' इति निपेध-रव्मिः ।

दुर्ज्ञेयत्वेन तज्ज्ञापनाय जगज्ञननमुत्तवा कर्तृत्वभोकत्वे प्रतिपाय तदद्वारा सोपापिके प्रद्वणि खदी सिद्धायां शाखारूम्थतीन्यायेन पूर्वोक्तमपोद्य कर्तृत्वाद्यपेतं मद्य पश्चाहीध्यते इति चेन्नेवं वक्तं अक्तं त्वार्यस्तितित्रसङ्गत् । तथादि न हि वनस्रतीतिः श्रुतिसिद्धा येन पूर्व घोषयति पश्चाविषयती-स्युच्येत किंतु छोकिकंसिद्धा । तथा च तत्र कर्यथक्षायां कर्तारमेयोपदिशतीति वक्तुं सुक्तं न तु छोक्सिद्धमेव जगदंत्रच तत्र कर्तृत्वं बोधियत्वा पश्चान्निपेघतीति । तथा सति कार्यस्य प्रतीति-मिद्धस्वेन कप्रेन्तरस्यामायाच जगत एवारांभवेनानुवादो धाधितविषयः जगरप्रतीतिरत्र शाब्दी श्रुतिसिद्धेति चेन्न नित्यानित्यसंयोगभिया इमानि भूतानि पादकानीति चेन्न आधिदैविकप्रतिपादकानि सन्तीदशुख्छेऽभियुक्तप्रसिद्ध्याधिभौतिकेष्वर्थेषु ताल्यर्थ-वन्तीलम्यपगमात् । सादश्यात्स्मारकाणि आधिमौतिकानां वा । तथा च निर्वाहकसंगतिः स्फुटति । 'न कर्तृत्वनिषेषो महाणि शक्यनिहरूपण' इति निद्धन्मण्डनात् । किनन्यद्रश्वज्ञाननिर्वाहकमिति निज्ञासया रुष्टिनिहरूपकवाक्यानां निरूपणात् । अकृतसुन्यते । कारणस्य सिद्धानिति सामाना-यिकरण्ये सति सप्तमी 'सिद्धिसमानाधिकरणं न सुष्टीत्यादिमाण्योक्तमित्यर्थः । तथाहि । निर्वाहक्-संगलार्थवादत्वतितृतौ सर्वकारणप्रतिपादकानां 'वास्मन आकाशः संभूतः' इत्यादीनां खार्थे प्रामाण्योपपत्तो तदुक्तेषु सर्वश्रकारेषु तस्येव न तु प्रकृतेः कारणत्योक्तिस्तस्याः । न सृष्टिगेदेषु प्रसणः कारणत्वे नित्रतिपत्तिति भाष्यार्थः प्रकाशेन सिद्धः। न च कारणस्य सिद्धाविसन्तप्रकाशस्य न सधीसादिभाष्येणान्वयोहित्वति शक्काम्। अस माध्यस्य सिद्धत्वापत्त्याः सर्वप्रकारिचिति भाष्यस्य न सप्टीलावर्थसाधकस्य नैयर्थापर्वः । आहेति सूत्रकार आह् । कारणत्येनेति । सूत्रव्याल्याने-नैवाकाशादिन्विति माण्यं विष्टण्वन्त आहुः आकादातेज इति । स्पष्टयांवभूतुः एकञ्चेति । 'पतो वा इमानि मृतानि जायन्ते' इस्तर 'जन्मायस्य यतः' इस्पिकरणे गुल्यतयोक्तेः । सर्वज्ञेति जगदुपादानापरोक्षज्ञानचिकीपाँकृतिमन्तं जगरकर्तृत्वं तेन 'यः सर्वज्ञः' इति श्रुत्युक्तसर्वज्ञेति । मनसाम्याकलितुमश्चन्यस्य विचित्रसन्निदेशस्य सर्वेत्यरातिरिक्तकारणासंभवात् सर्वेत्यरत्वेति ! समवायित्वात्सर्वोत्मरत्वेति अनेकेश्वरेषु सत्सु विसंमतिरत एकत्वेति । एकरसत्वन्याहत्वापितरतोऽ-द्वितीयत्वेति । सग्रुणत्वं साद्दाः सचिदानन्दरूपत्वेति । आदिपदेन वैपम्यनैर्धृण्यापत्तिवारणाय कृतप्रवजापेक्षलम् । व्यपिदेष्टिमिति यथा प्रयावद्वपिदिष्टम् । तस्रोक्तिति सुत्रेयों न तु न्यपदिष्टमनतिकम्येति यथान्यपदिष्टमित्यन्ययीमानो न्याल्यानात् । अन्यञ्चेति उत्तेषु 'आत्मन याकाशः संमृता' इत्यादिषु । न तस्येति माध्यं विद्युग्यन्ति सा न च नेति । बेताथतरे पष्टाध्याये ।

तस्यैव प्रतीतः । सर्ववैरुक्षण्यार्थं चैदिकार्नामचाधितार्थेकवाक्यत्वस्याभिप्रेत-त्वादिति चकारार्थः । कार्यप्रकारे भेदस्तु माहांत्म्यज्ञापको न तु वाधकः । बहुधा कृतिसामध्यं ठोकेऽपि माहात्म्यस्चकमिति । तस्मान्न श्रुतिविप्रतिपेधात् स्मृतिपरिग्रह इति सिद्धम् ॥ १४ ॥

इति मथमाध्याये चतुर्थपादे एकसूत्रं यथा व्यपदिष्टाधिकरणं चतुर्थम् ॥ ४॥

भाष्यप्रकाशः ।

श्रुतिज्याकोषः । तस होकिककर्तृत्वनिषेषपत्वात् । निषेषकप्राक्योत्तराषे 'साभाषिक्री द्वान-वर्णक्रया च' इति सामाविकिकपासद्भावप्रतिपादनात् । द्वितीयपादे समाऽभ्यधिकनिषेषाच । कार्यकारणसापेक्षलोकिककर्तृत्वनिषेषस्य प्रतीतिस्ति । चकारस्नुचितं हेत्वन्तरमाष्टुः सर्ववैन् छक्षप्रयेत्यादि । वैदिकानामिति पद्वाक्यानाम् । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि । उक्तरीतो कस्या अपि श्रुतेच्याकोपाभावात् तयेत्यर्थः ॥ १४ ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे चतुर्थमेकसूत्रं यथाव्यपदिष्टाधिकरणम्॥४॥

रदिमः ।

'न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्राप्यधिकथ दरयते । परास्य शक्तिविविधेव श्रुयते स्वाभाविकी ज्ञानचलिकया च' ॥ इति ।

छौकिकेति तत्त्वं तु कार्यस घटादेः कारणं समवायिनिमित्तं तज्ज्ञानरूपं तत् सापेक्षत्वं अलैकिकरवं ब्रह्मनिष्ठमनिन्नतिमित्तोपादानत्वम् । इच्छाया धर्मरवेन कार्यरवादन्यानपेक्षस्यं च । एतदेवाहः कार्यकारणेति तसैवेसादिभाष्यविवरणियदम् । तथा च तसेवेसादिभाष्यसार्थ-स्तावत् तस्य कार्यकारणसापेक्षठौकिककर्तृस्वनिषेषसैव प्रतीतेः । कसै प्रयोजनायेसाहः सर्वति । न च पदार्थकारणेम्यो वैरुक्षण्यार्थम् । न च कामधेन्वादेर्नवतत्वान्तर्गतस्वेन न नवपदार्थकारणेम्यो वैलक्षण्यमिति शङ्काम् । कामधेन्वादेः कार्यत्वेनाकार्यत्वेनापि बेलक्षण्यस्य विवक्षणात् । अत्र नैयायिक-यक्तिसंचार इति सर्वेति भाष्यसार्थान्तरं चाहुः चकारेति । चकारार्थोऽप्रे नान्यस्तेनायमर्थः सन्यते । भाष्येस्रोक्तार्येन चकारार्यो वैदिकानामिलादिर्ध्वनितः अनिपगतो यः एष्टिभेदेषु नद्यणः कारणस्वे वित्रतिपरयमावोधीः तस्य गन्तृस्वं तस्य त्रमाण्यस्य 'आत्मन आकाराः संमूतः' इत्यादिषु विषयत्वेनोदाहृतेषु सत्वात् । वैदिकानां छोकानिषयतो यो अवाधितार्थः पूर्वोक्तस्तस्याधिकरणा-हमकेनाघें इस्वैकवाक्यत्वस्य तथा च सर्ववैदक्षण्यं चकारेण सन्यत इत्यर्थः । अन्धिगतार्थगन्तृत्वं शापाण्यमिलत्र चकारो मानमित्युक्तम् । तथा च न्याकरणादिना शुलर्थे कृते 'यस्तर्केणानुसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः' इति तर्कोदिसंपातेनाधिगतार्थगन्तृत्वं प्रामाण्यं द्वष्टं भवेत्। एवं तु शुखनुकूलतर्के प्रयुद्ध नेपा तर्केण मतिरापनेयेति श्रुत्मा ययार्थवस्तुज्ञानं भवतीति । माहात्म्येति । 'यथा त्रिविधमत्तेषु त्रिविधा मगवरकृतिः' देवत्ववोधकम् । यथा वा दशविषठीठा देवत्ववोधिका । स्रोके इति स्मृतौ व्यासादीनां माहात्म्यस्य वाचकं माहात्म्यपदं, सूचकं तु बहुषा कृतिसामध्ये पदमर्थो वा काव्यप्र-कारो अर्थस व्यक्तकत्वं यथा 'सर्वेषां प्रायशोर्धानां व्यक्षकत्वमपीव्यते' इति । तत्त्वं वाच्यस्य यथा ।

'माए घरोन अरणं अञ्जहु णस्यि ति साहिशं तुमए । ता भण किं करणिचं एमेश्र ण चासरी ठाइ' ॥

मातर्ग्रहोषकरणनय सञ्ज नास्त्रीति साधितं त्वथा । तद्गण किंकरणीयमेवनेव न वासरः स्थायी ॥

# समाकर्वात ॥ १५ ॥ (१।१।५)

पुनरन्यथादाद्वय परिहरति । नतु फचित् 'असद्वा इदमय आसीत्' इति फचित्, 'सदेव सोम्येदमय आसीत्' । तद्वैक आहुरसदेवेदमय आसीत्। अव्या-कृतमासीत् । 'नासुदासीनो सदासीत्' 'तम आसीत्' इत्यादिवाक्येपु ब्रह्मणोऽपि विगानं श्रयते । तद्वैक आहरितियत पक्षान्तरं संभवति । न समत्तमः शब्दैर्प्रहा

समाकर्पात् ॥ १५ ॥ यत्रमवतास्यन्ति पुनिस्त्यादि । प्रकारान्तरेण श्रुतिविप्रतिपेधः माश्रङ्ग परिहरतीत्यर्थः । अत्रापि संग्रयस्तद्वीजं च पूर्ववदेव । एकस्य वद्यणः कारणत्वे वक्तन्ये नानाश्रन्थानां कारणे प्रयोगादनिर्णायिकां श्रुति विद्यायेत्यतावान् विशेषः । पूर्ववक्षमाहुः ननु कचिवित्यादि । विगानमिति विरुद्धं गानुम् । के गै शन्दे । विरुद्धः शन्दः कारणान्तरपुः र दिसाः ।

माए मातः अनेन सुखातुज्ञानार्थं त्रियोक्तिः स्न्यते । घरोव अरणं गृहोपकरणं तण्डुळादि, अनेनावरवकाणीयत्वं सुन्यते । अज्ञः अय, अनेन श्रीप्रत्वं सुन्यते । खाळु ण त्थित्ति नात्तीति साहियं क्षितम्, तुमए त्वया । अनेन मया न्याजो नोतादितः इति स्व्यते, ता तसात् भण, साहित्र कालाव्य, अन्यर उत्तार काल काल काल कालावार काल क्रिका कालाव्य काल क्रिका अस्ति है। भण अनेन प्रेरणार्थः ग्रीप्रस्तं स्च्यते, क्लिंक्ट्रणिक्नं किं करणीयम्। एमेय एवमेव, ण न, चासरो बातरः, ठाङ् तिष्ठति । अनेन सार्यकाले मम पतित्रताया गमनं नोचितमित्यात्मनः शुद्धस्तं योसते । स्तरपा प्रेरप इति वा। अत्र व्यक्तं किमिलाकाञ्चारां काव्यप्रकारो व्यक्तमुक्तम्। अत्र स्तैरः विद्यातिर्विनीति व्यज्यते । अत्रान्येषां मतानि नान्यविधानि । माध्यास्तु आकाशादिष्यवान्तरः कारणत्वेनापि स एव श्वितः। यथान्यपदिष्टश्चैन परस यचाकाग्रे तिष्ठतीत्यादिनाऽकाशादिपूक्तेः ॥१४॥।

इति चतुर्थाधिकरणम् ॥ ४॥

समाकर्पात् ॥१५॥ सर्वेशन्दानां परमात्मवाचिनः शन्दाः अन्यत्र समाक्रव्य व्यवह्रियन्ते ।

'परस्य वाच्काः शब्दाः समाकृष्येतरेष्वपि । व्यवहियन्ते सततं लोकवेदानुसारतः'॥

इति पाने चेलाहुः तत्स्पष्टमिति नात्र निद्धान्ते सूत्रं प्रवर्तितम् । समाकर्पीदिलापिकरणे भित्र-भिन्नगब्दप्रयोगप्रयोजनं न किमपि स्फुटतीति दूपणं बक्ष्यते संगतिस्तु निर्वाहकरूपेव । विषयस्तु उक्त-श्रुतिहृदाः । सांख्यस्मृतिहृदाश्च । आकाग्रादिपु कारणत्वेन यथा च्यपदिष्टायाः प्रकृतेरित्येनं सुत्रार्थस्पर्धि-त्वात्।न च स्मृतेः सुत्रविषयत्वं नास्त्वपीति युक्तम्, पूर्वतन्त्रे प्रधेष्याये सत्त्वात्, तथा हि पष्टस्य द्विती यपादे पष्ठाधिकरणे 'उपनयनाहिनियमः' इति प्रागुपनयनात्कामचारवादमक्षा' इति स्पृतिविषय इति । नतु तर्दि कुतो दूपणमध्काः कर्तव्या इति स्पृतिवत् प्रभाणमस्तिवति चेन्न प्रकृतिवादत्वेन मूलश्रुत्य-भावात् सर्ववेष्टनस्मृतिवत् प्रमाणत्वं न श्रुरयुक्तरवेनेत्यलम् । सदाचारस्यापि मातुलकन्यापरिणयवदादरः । पूर्वतेषे तृतीयपादे पश्चमाधिकरणे मातुलकन्यापरिणये सदाचार उक्तः । सदाचारस्य स्मृतिमूललम् ।

स्मृतिस्तु-'मातुलस्य सुतामुद्धा मातृगोत्रां तथैव च । समानप्रवरां चैव सक्तवा चान्द्रायणं चरेत्'॥ इति । तद्वत्रकृतेऽपि पाने द्विचत्वारिंगाध्याये रुद्र उवाच ।

'ग्र्यु देवि प्रवक्ष्यामि तामसानि यथाक्रमम् । येषां श्रवणमात्रेण पातिसं ज्ञानिनामिः' ॥ इत्युत्तवा ।

#### भाष्यवकाशः ।

ब्सुछासकः । कर्मविदिति । यथा, मलबदाससोऽनं नाबादिति निपिद्धः अथो खल्वाहुरभ्यञ्जनं वा व सिपा अन्नमभ्यञ्जनमेव न प्रतिग्रुखं कामनयान्यदिति पद्मान्तरं कर्मविदेशेप उक्तं बद्धत् ।

'प्रथमं हि मयोक्तं नै शैनम्' इत्युक्तना 'काणादेन तु संशोक्तं शास्त्र'मित्युक्तना 'सांख्यं तु कपिछेन वा' इति परंपरया पातिलसाधकवाक्यम् । समाकर्पात् । सुत्रमिलधिकरणारमकं सूत्रम् । नतु प्वीधिकरणे इमाः श्रुतीरुक्तना मद्यतिपानपरिहारार्थे सुत्रमिदिन कुतोधिकरणमिति चेत्र । पूर्वश्रुतिषु एष्टिचिन्याद्रहणः सतो विकारितापरया प्रकृतिः कत्री पुरुपोऽसङ्ग इति श्रुतिवित्रति-पेथात्स्मृतिपरिप्रहस्तर्कितः । अत्र तु महाविगानेन श्रुतिविप्रतिपेधात् स्मृतिपरिप्रहस्तर्कितः इति भेदात । प्रकारित प्रकारोत्र विप्रतिपेधे स च प्रकृतिः कर्त्री प्रकृपोऽसङ्ग इति हेत्कः श्रुतिविप्रति-पेष इति तादशहेतुकत्वम् तस्मादन्यः प्रकारः प्रकारान्तरं महाविगानेन श्रुतिविश्रतिपेष इलात्र वसविगानहेत्कः श्रतिविश्रतिषेध इति वसविगानहेत्कत्वं तेन अयं भाष्यीयान्यवाराज्वार्थः। तथा च पूर्वीधिकरणे सेश्वरसांख्यः अस्मिन्नधिकरणे निरीश्वरः सांख्य इत्यपि भेदः । पूर्वविदिति अत्रापि शतिरूपो निरीश्वरसांख्यस्प्रतिरूपथ विषयः । संदेहवीजं तु अनिर्णायकत्वग्रुपजीवत्वं च । पूर्वस्माद्वियेपमाहः एकस्येति । चिद्राप इति अग्रे त एकप्रकारनिर्णायका निरीक्षरसांख्यस्मतिरे-वादर्तव्या उत विश्वतिपेधं परिद्वत्य सर्वेस्मृत्युपजीव्या श्रुतिरेवादरणीयेति विशेषपरणम् । नन कचिवित्यादीति तैतिरीये कचिदिति छान्दोग्ये । एवमच्याकृतमिति पुरुपविधवाद्यणेखि । नास्तदासीदिति बार्यणे द्वितीयाष्टकेऽष्टमाध्याये पीयोजाश्राजवृद्धाः सुमेधा इलारम्भकेस्ति ये आदिपदेन बृहदारण्यके आरणे । नेति नेतीति मूर्तामूर्तवाद्यणे वान्यपदीपादानं श्रतिपदमपहाय ज्ञापयति 'यद्वेति नेतीसतदुत्सिम्क्षवः' इति श्रीभागवतवाक्यम् । तद्वैक इति । एके मुख्यान्यकेवछाः इति कोशात् एके मुख्या आहुरित्यर्थे कर्मणा मद्यत्वे पक्षान्तरे तत्कर्भ तदसतो मद्यत्वे पक्षान्तरं . संभवतीलर्थः । कर्मवदिलसार्थमातुः यथा मठवदिति कर्मवत् सतम्पाद्वतिः । दर्शपूर्णमासाख्य कर्मणीव तद्धेक इति श्रुतावि पक्षान्तरं संभवतीति भाष्यार्थः । कर्मणि कि पक्षान्तरियाकाजाया-माहुः यथा मलेति अयं न्यायः तृतीयस चतुर्थपादेखि प्रागवरोधान्मठवद्वासस इसिधकरणे मठवद्वाससा न संवदेत न सहासीत नासान्नमद्यात् त्रखहत्याँ द्वेपा वर्ण प्रतिसुन्यास्ते इति निपिद्धा नासा अन्नमदादिति श्रुत्यर्थः प्रकारो उपन्यस्तः । तत्रायं प्रतिपेषः कलर्थ आहोसित प्रसार्थं इति संदेहे कत्वर्धः प्रकरणादिति प्राप्ते राजसाला निःकतुन्यापारा नामवरुद्धा यजेत इति वाक्यान कतावगासलात् पुरुषे च स्ततमे प्रासत्वान्निपेमोत्र पुरुपार्थ इति स्थितम् । अन्यसनं पृततैठेन वा सक्तं दीपपूमः । कामं यथेन्छम् । अन्यदिति पृथ्वी वा अञ्चिति शुती पृथ्वी माद्येसर्थः । कर्मविद्योप इति दर्शपूर्णमासयोः । वेश्विति 'असन्नेव स गवित असद्रहोति वेद चेत्' इत्यत्रासद्रहायेनुनिन्दया । बाधो निषेषः । श्रती तैतिरीये । अन्येति प्रथमनिर्दिश अप्यसस्प्रितपादिकाः श्रतयः पद्यान्तरपात्नेन पश्चात् संगृहीता अतः प्रथमाः परिलज्यान्याकृतपद्यदितश्चलर्भपुरस्करेणार्थमादुः अञ्चाकृतेति ।

प्रतिपादियतुं दाक्यते । असन्नेय स भवतीति वाधात् । आदित्यवर्णं तमस। परस्तादिति च । तस्मात् कारणत्वेनापि श्चितिविप्रतिपेधाद् प्रक्रा कारणं नेत्येवं प्राप्ते उच्पते समाक्तपीत् । आकृष्यते स्वस्थानाच्याव्यत इत्याकर्पः सर्वेप्वेतेषु वाक्येषु असदादिपदानां न निरात्मकत्वाद्यर्था उच्यन्ते । किंतु वैलक्षण्येन ।

भाष्यमकाशः ।

तमसः परस्तादिति असन्नेवेत्वत्र यथावेनुनिन्दया वाघ एवमत्र तमःथरत्वकथनेन वाद्यादित्वर्थः। तस्मादिति अन्यान्तवर्यदेनान्यक्तसः प्रधानसः ग्रहीतुं ग्रन्यत्वात् । श्रुतौ पद्मान्तरस्वाप्यङ्गीकारा-दसदादिग्रन्दैर्नेद्धणः प्रतिपादिवत्त्वस्यायदाव । ग्रेपमितिरोदितार्थम् । अत्र समाधानं सत्रकाव-द्विकं व्याचक्षते आकृष्यतः इत्यादि । कारणत्वेन प्रवैवाद-रणीयम् । आत्रे वाद्य-रणीयम् । अत्रे नात्र श्रुतिविद्यतिषः। ज्ञुतः । समाक्रपत्ति । आक्षतः । समीचीनो निश्चायनार्थं आक्षतः । समाक्षतित्वात् । समिनीनो निश्चायनार्थं आक्षतः समाक्षतित्वस्यात् । समीचीनो व्युत्यादयनित सर्वेष्वित्यत्वादि । किंतु वेत्यक्षत्यक्षत्वस्यविद्याणक्ष्मान्तरमिन्नोत्रस्य श्रुत्यन्तरे तस्य तस्य ग्रन्दस्य साथीत्

श्चेताचिति तद्धेक आहरिति शती । तर्हि असदादिपदैः कः प्रतिपाद्य इति चेन्छण असन्मृत्सरिति बृहुदारण्यकादसञ्छन्दप्रतिपादो मृत्युः 'मेनेऽसन्तमिवारमानम्' इति लोकोक्तासञ्छन्दायों वा । आदिपदेन 'नासदासीत्री सदासीत्तदानीम्' इत्युक्तः सदसद्विलक्षणः पदार्थः कश्चित् । भाष्यार्थस्तु तस्ताद्रखणोपि विगानात् कारणखेन रूपेण श्रुतिभिरसदादिनिरूपकैः विरुद्धस्य प्रधानस्य प्रति प्रतिनिधिरूपस पेपारप्रापणात । अविश्वन्देन पूर्वाधिकरणोक्तामिरात्मन आकाश इत्यादिश्रतिमिः वैरूप्यमतिपादिकामिः श्रुतिपतिपायाद्विरुद्धस्य मधानस्य भति भतिनिधिरूपस्य मापणाच महाकारणं नेति । न च श्रुतेविंप्रतिपेथादिति भाष्ये पष्टीतत्युरुपाङ्गीकारात् तद्विरोध इति श्रङ्माष् । कर्मादी-नामपि संवन्धसामान्यविवक्षायां पष्टयेवेति पष्टयङ्गीकारात् वित्रतिपेषपदेन वाधोक्तेथ । इह तु वायपदमतिहाय वित्रतिपेधपदमुक्तम् तदन्वर्थभित्येवं समर्थितम् । स्त्रज्ञकथनेति । व्याख्यातुमिति भावः । पुर्वे तु उदेशमात्रम् । ब्रक्सैचेति जिज्ञासासुत्रादनुवृत्तम् । नान्नेति साध्यं तु भाष्यम् । एतदर्थं हेतुरूपाधिकरणावतरणात् । तथाहि मसपक्षः न कारणिनति साध्यम् । श्रुतिविप्रतिपेधादिति हेतुः । अत्र बद्धणि श्रुतिविप्रतिषेपरूपत्वप्रसिद्धिः । स्वरूपसिद्धिभेद इत्याहुः । नान्नेति अत्र त्रसणि न श्रुतिचित्रतिषेधः समाकर्पादिति प्रतस्त्रादनुवृत्तश्यकारस्तदर्थः । वैदिकानामवाधितार्थैक-वाक्यलखाभिन्नेतलाचेति । अधुना व्याचल्युः आकृष्यत इतीति । समीचीनं विवृण्वन्ति निश्चयनार्थे इति यथा असदितिपदं खष्टानान्मृत्युरुषादर्यात् प्रच्याच्यन्ते स आकर्षः स सभीचीनः । उक्षणादन्तरेण नृतीयाच्याये वस्यगाणविरुद्धपर्माश्रयत्वनिश्वायनार्थः । सद्महासदम्बति सत्त्वासत्त्वे हि नकुलबिहरुद्धी धर्मी तदाश्रयत्वनिश्चायनार्थः। 'न चासन्नेव स भवति असद्वसेति वेद चेत्' इति श्रुखकामुक्तं वेतरि सादिति बङ्काम् । विरुद्धधर्माश्रयस्वेन वेतुरङ्गीकारात् । सामी-चीन्यमिति विरुद्धधर्माश्रयत्तस्य रक्षणायन्तरानिश्रायनार्थः । निश्रायनेत्यत्र नन्धादित्नाह्युः । सर्वेष्वित्वादीति । भाष्ये । न निरात्मकेति । विर्गतः सत्यदार्थं आसा यस्मानन्निरासकम् । 'असन्नेव स' इति श्रुतौ निन्दाश्रवणात् । किं स्थिति ननर्थभृत्वेद्रक्षण्येन । मकृति । ननर्थभट्टं प्राचीनानां तेषु विरोधिताहर्ष बेटझण्यमादाय भाष्यार्थमाहुः एकेति । विरोधो ननर्थः अधर्भ इत्यन्

सर्वशन्दवान्यत्वं च सिद्धं ब्रह्मणाः । यथा 'को अद्धा वेद'। 'क इह प्रावोचत्'। 'सर्वे वेदा यत् पदमामनन्ति'। 'यतो चाचो निवर्तन्ते'। 'मनसेवानुद्रष्टन्यम्' इत्यादिसर्वे विरुद्धधर्मा भगवत्पुन्यन्ते । एवमनेकविरुद्धशन्दवान्यत्वं लोक-प्रसिद्धताहशार्थात् समाकर्पादवगम्यते । तं यथा यथोपासते तथा भवतीति फलज्ञापनार्थमसन्नेव स भवतीति पथा संसादीनां मारकः । तद्वैक आहुरिस्रञ्ज

# भाष्यप्रकादाः । 🕠

प्रच्यावनं कृत्वा तत्तद्व्यविशिष्टं व्रक्षेवीच्यते । नच रूक्षणापितः । यतः सर्वशन्दवाच्यत्वमापि तिद्धं व्रक्षणः । तद्व्युपपादितं तिष्ठङ्काद्यधिकरपेपु । नच सर्वत्र व्रक्षण एव कारणत्वे वक्तव्ये विरुद्धशब्दप्रयोगस्य किं प्रयोजनिमिति श्रङ्काम् । यथा को अद्वा वेदेत्यत्र सृष्टिकर्तृविषयकमञ्चानं, सर्वे वेदा इत्यत्र साधनैक्तव्ज्ञानं यतो वाच इत्यत्र वागावप्राप्यत्वं, मनसेत्यत्र तत्प्राप्यत्वमित्यत्वे व्रक्षणि विरुद्धा धर्मात्वत्र तत्र ते ते उच्यन्त एवमनेकविरुद्धव्यव्याच्यत्वमि क्षेत्रप्तिद्धो यक्ताद्यश्यमितिश्रिष्टोऽर्थस्ततः शब्दस्य समाक्ष्यीद्वगम्यते । तस्य प्रयोजनं तु तेन तेन प्रकारेण तद्भावने तादश्वतादश्यक्रलापितिवि । वत्रोदाहरणं तु कंसादीनां मारकत्वभावनाद् यथा मृत्युः । एवमसत्त्वेन भावनादसत्त्वमिति । अतस्तत्तरक्षार्थं समाक्ष्ये व्रक्षणः कारणत्वमशुष्णमित्यर्थः । एवं स्वतं व्याख्यायासदादिशव्यत्तां प्रवृत्तिनितिनं तिद्वान्तिर्तिदं स्कृटीकृर्वेन्ति तद्धिक इत्यादि ।

पंभीनिरोधीर्थः । अभावो वा नजर्यः । आर्थिकार्यो निरोधः । यद्वा पर्वुदासो नजर्यः । सद् व्रख्व तिद्विज्ञतस्तदक्षो एत्युः असन्यस्तिति तहुक्तं स्वर्त्व तिद्विज्ञतस्तदक्षो एत्युः असन्यस्तिति तहुक्तं स्वर्त्व तिद्विज्ञतस्तदक्षेत्रं ति स्वर्त्व त्वस्ति स्वर्त्व त्वस्ति स्वर्त्व ति स्वर्त्व त्वर्त्व स्वर्त्व त्वर्त्व ति स्वर्त्व त्वर्त्व स्वर्त्व स्वर्त स्वर्वे स्वर्त्व स्वर्व स्वर्त्व स्वर्त्व स्वर्व स्वर्त्व स्वर्व स्वर्त्व स्वर्व स्वर्वस्व स्वर्त्व स्वर्त्व स्वर्वस्व स्वर्वस्व स्वर्वस्व स्वर्त्व स्वर्त्व स्वर्त्व स्वर्वस्व स्वर्वस्व स्वर्त्व स्वय्यय्व स्वय्यय्व स्वय्यय्वय्यय्य स्वय्यय्व स्वय्यय्यय्वस्वय्वय्यय्ययः स्वय्यय्वयः स्वय्यय्यय्ययः स्वय्ययः स्वय्ययः स्वय्ययः स्वय्ययः स्वयः स्वयः

'वीधशास्त्रमसस्त्रोक्तं नग्ननीलपटादिकम् । मायावादमसञ्ज्ञस्तं त्रन्छत्तं चौद्धमुन्यते' ॥ इति ।

शासं शन्दात्मक्तिति तद्यविषाधमप्यस्तदिति । यथा क इति भाष्यमवतास्यन्ति न च सर्वेति । अद्भेति साक्षात् । अज्ञानमिति क इह् अपने प्रवोचन कोपीलर्थात् । तण्ज्ञानमिति च इह् अपने प्रवोचन कोपीलर्थात् । तण्ज्ञानमिति च इिक्कतुंज्ञानम् । आमनन्ति अप्यसन्ति । लतो विदेकसाधनैः तण्ज्ञानमिति ज्ञायते इति । तज्ञिति श्वतिष्ठ । ते सत्त्वमसन्त्वं च ज्ञानज्ञानं च वागावश्राप्यत्वं वागादिप्राप्यत्वं च धर्माः । नतु मनसैनेत्वन कथं वागादिप्राप्यत्वं च धर्माः । नतु मनसैनेत्वन कथं वागादिप्राप्यत्वं मन्ति । मनः पूर्वक्रं वाग्रावरक्षपिति श्रोतं नाचामादि मनः तह्वज्ञात् । यद्या मनसैनेत्वेत्वनकरिणान्येन्द्रियञ्चवन्धेदः मिक्तरप्रन्यापास्य तु मनसेति करणतृतीयया चोषनात् भक्तिश्च वागादिरुपा कीतेनादिरुपा । एवगुच्यन्त इसन्तं भाष्यं व्यास्यायैवमिति भाष्यं व्याचनः ।

# रहिसः ।

एवमिति अनेके विरुद्धाः सदसदादयः शन्दासाद्धान्यत्वमपीलर्थः । छोकेति भाष्यं विशृण्वन्ति लोकमिसद्ध इति लोकः स्पृतिः मेनेऽसन्तिमवारगानिमिति तस्त्रसिद्धो यसाद्यः असन्वस्त्रो धर्मः तिहिशिष्टोर्घोसद्रपुः स्पष्टमन्यत् । तं यथेति भाष्यमयतारयन्ति छोकपसिद्धसेति छोकसिद्धार्थान त्प्रच्यावनस्य । तेनेति असत्त्वेन प्रकारेण । तद्भायने प्रद्यमावने । ताद्दशेति 'मृत्यस्यन्तविस्मृतिः' इत्यत्यन्तविस्मरणरूपफलाग्निः। न च लोकोक्तासच्छन्दे प्रतिपाद्यासत्त्वेन प्रकारेण महाभावने तादश्यफ्रकमस्त्विति वान्यम् । तादश्यफ्रलामावयसङ्गात् । पुराणस्य स्वतन्नस्वेन तदुक्तरीत्या भावनेनीप-निषदप्रकार्त फलं भवेत् । असन्निति भाष्यं विवरीतुमाहुः तत्रोदाहरणमिति । मारक इति आदिपदेनाम्बष्टचाणूर्यञानां मारकः । मृत्युपदार्थः मृत्युर्भाचपतिरिति वाक्यात् । मारकोपि भावना-न्युरस्रित्यभेदान्वयः। असन्यृत्युरिति वृहदारण्यकात्। निगमयांवभूतुः एवमसत्त्वेनेति एवं प्रशंक्षारम् एवं चासन्निति श्रुती स परमारमा असन्मृत्युर्भवति योसद्रस मृत्युर्मस्रेति वेद स्मरति प्रतिपादकत्वात् । लद्धेक इत्यादीति । भाष्ये । सर्वप्रचनेठक्षण्यमसच्छन्द्रपृष्ट्विनिमित्तम् । सत् आधनारकारात् । त्यत्या १००० च्या । स्वत्यात् । सत् सत् असत् सर्वश्रयात् । सर्वश्रयात् । सर्वश्रयात् । सर्वश्रयम् सव्यान चना पर्व्यपनाता । अवस्य स्वाद्यां । मकृते । इत्युक्तः पक्ष इति सत्पदोक्तः । इदिमित्सुक्तप्रधामेदकथनात् त्रपञ्चरूपोषि स इत्यर्थः । मकृते । इत्युक्तः पक्ष इति सत्पदोक्तः प्रक्षणो विरुद्धपर्गाश्रयत्वेन एके इत्यस्य गुल्यार्थकत्वेन च प्रयन इत्यर्थः । भाष्ये । श्रुरूपवत्स्यूगोक्तं वितीयपक्षमाहुः अच्याकृतमिति । इदं रूपमिदं नाम इदिमलन्याकृतम् । प्रकृते । वैलक्षण्यपोध-कितित तथा च न तृतीयः पक्ष इति भावः । भाष्ये । नासदासीदिति न असत् सद्विष्ठक्षणो करणा पन न न हुए। इस्त्रः नो निपेषे न सद्मशासीत् इति द्वयोनिपेषेन हेतुना मनोग्राखम् । नैनेह किंचनाग्र आसीत् । पृत्युनैवेदमावृतमासीत् इति कालसायपदेन सत्योध सत्युपदेनामिधानात् । तहुक्तं सृहदारण्यके. मनोमवशासणे मनोमयोयं पुरुषः माः सत्यः तस्मिन्नन्तहेदये यथा धीहिवौ यनौ वा एवमयमन्तरात्मन् पुरुषः स एप सर्वेस्य बशी सर्वेसेश्चानः सर्वेस्सिषिपतिः सर्वेमिदं प्रश्चास्ति यदिदं किं च य एवं वेदेति मनीमयो मनःप्रायः माः सलस्वरूपं यस स माः सलः अन्तरात्मन् इत्यत्र सप्तम्याः छक् । वेदैत्यस सस्मार इत्यप्यर्थः । मनःप्रायपदेन टीकास्पेन मह अववीधने असुन् । एवं मूतेन सर्ल वदलस्य चरमार इलान्यमः। नगन्यावनस्य जान्नावन्य गछ अवनावन्य अछ्यः। युव उद्धान वर्षः ज्ञानमनन्तं त्रद्धं ज्ञानप्रधानम् त चान्नसयप्राणमयविज्ञानमयानन्दमयाः छतो न गृहीता इति ब्रह्मम्। वृहरारण्यकं एव अत्रं ब्रह्मेलेकं बाहुः तन्न तथा पूर्वति वा अन्नमृते प्राणात् प्राणो ब्रह्मेलेकं बाहुः तन्न तथा ग्रुच्यति प्राणमृतेन्नादेते इत्तेव देवते एकथासूत्रं मुखा प्रसावी त्रच्छत इति एकेन्येत्रे दृषणात् । तत्त्वया न ग्रह्मीतच्यम् यया प्राणाद्वश्वकादते निनान्नं नै पृथति क्रियत इति प्रसिद्धं तथा प्राणो प्रखेलेकेऽन्य खाडुः तदपि न तथा न प्राधम् । अतीन्नाद्दनीयात् पृथ्वीरुपाद्वा ऋते प्राणः शुष्यित वै ह शोपसुपेतीति प्रसिद्धम् । ब्रह्म तु ह्रेदशोपविवर्णितम् । एत एव तु देवते अन्नप्राणळक्षणे एकथाभूयं एकभावं भूत्वा गत्वा परमतां ब्रह्मतां गच्छतः प्राप्तवत इत्यर्थः । विज्ञानमयो जीवो न स्रष्टिकर्ता इत्यतुषद्धकः । आनन्दमयस्तु नित्यलीलायां 'मदन्यते / न जानन्ति नाई तेन्यो मनागपि? इति स्रतेः । स्रष्टिकर्तापि । विरुद्धभगिश्रयसात् । इदमियतया ज्ञानलाच । अत उक्त तदिर महोति । तथा च क्षतिः मनो महोति ज्यजानात् मनसो होन खिल्वमानि

सर्वमपञ्चवैरुक्षण्यम् । मपञ्चरूपोऽपि स इति मधमः पक्षः । अन्याकृतमसत्पक्षेण तुल्पम् । नासदासीदिति मनस्तदपि ब्रष्टः, तम आसीदिस्पनिन्यक्तम् । कर्मणोऽपि भगवत्वात् । पूर्वकाण्डेऽपि तसादेव सृष्टिः । न हि तमस्तः स्रेन गृहत्वं रोके संभवति । अतः फचिद् विरुक्षणात् कचिद्वविरुक्षणात् ब्रह्मणो जगत् । भगवत्त्वादेव स्ययं कर्तृकता च । संभवति चैकवाक्यत्वे

#### भाष्यप्रकाशः ।

मधमः पक्ष इति सदेव सोम्वेत्युक्तः पधः । असत्पक्षेण तुल्यमिति वैलक्षण्यवोघकम् । तमःशब्देन कर्माप्युव्यते । पूर्वमनभिव्यक्तत्वादित्यभिन्नेत्यादुः कर्मण हत्यादि । कर्मणक्तमः-श्रव्दवाच्यत्वे युक्तिः न हीत्यादि । श्रेषं स्फुटम् । एतेनैव यत्रादिकारणे शिवस्द्रमगवती-रहितः ।

भूतानि जायन्त इत्यादि । यद्वा मनसैवातुद्रप्रथ्यः इति श्रुतेर्मनसो दर्शनसाधनत्वग्रुच्यते तन्मनश्चेत्र व्रख तदा मनः संकत्पनभक्तगादिव्यापरिण न प्रखदर्शनसाधनं 'स्वयभेवारमनात्मानं वेत्य त्वं पुरुपोत्तम' इत्यसात्र पाठसापि वक्तं शक्यत्वात् । द्वितीये नवमाध्याये त्रयस्त्रिशे क्षोके त नासदासीन्नो सदासीत्तदानीमित्यादेस्त स्थूटसक्ष्मकार्यपरत्वमित्यक्तम् । तत्पक्षेत्र न महानार्ता । तम इति अनुभिन्यक्तं त्रद्ध तमः इत्यर्थः । तत्रैव सुयोधिनी तम आसीदिति तमोपि प्रद्धेव सर्वतः सप्तत्वसाम्यात न प्रकृतिः किमावरीवः कृद्द कस्य ग्रमित्रिति कार्याश्रयप्रयोजनाभावात तस्याः कार्याश्रयप्रयोजनाभावादिति किं कार्य कुद्द कुत्र कस धर्मन् कस सुखाय भावरीवः भावृणुयादिति श्रुत्यर्थः । इदमप्यवान्तरकल्पाभित्रायेण । प्रकृते । कमौचीति यया तमु काङ्कायामिलस्य रूपमन्थ-कारे, तथा तम म्लानावित्सस्य रूपं कर्मण्य वास्य । कर्मण्ये गहना गतिरिति कर्मग्लानि करोतीति एतेन कर्मणो हि पूर्वमावे श्रुतिस्का । नतु पूर्व कर्म वा ब्रह्म वा, उभयोः पूर्वत्वे द्वैतिमिति चेन्न 'अत एव च निल्यसम्' इति सूत्रे वेदस्य ब्रह्मपद्वान्यस्वेषि भाष्येङ्गाङ्गिभावोक्तेश्रोभयोः 'अथातो धर्मजिज्ञासा' 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' इति धर्मधर्मिमावेन धर्मिपूर्वत्वस न्याय्यत्वात् । पूर्वमनभिव्यक्तत्वादिति सुष्टेः पूर्वम् । तथा च प्रस्थानस्त्राकरे सुदोधिनी द्वितीयस्कन्धस्य प्रदर्शिता तथा द्वि धर्मरुपेण भवन् ज्ञानानन्दकालेच्छाक्रियामायाप्रकृतिरुपेण पूर्व भवतीति, अतः कर्मानमिध्यक्तम् । कर्मण इत्यादीति कर्मणो भगवत्त्वं 'धर्मो यस्यां भदात्मकः' इति भगवद्धानयात् । मावार्यपादस्यकियामात्रं न धर्मः किं तु अतीन्द्रियो यागादिः खिरो धर्मः । द्रव्यदेवतासंघनधो यागः देवताया अतीन्द्रियत्वं तत्संवनधोपि प्रीतिहेतत्वेन स्वीकाररूपोतीन्द्रियः द्रव्यं चाठौकिकमित्यनित्यतायां न कोपि हेत्रिति । भाष्ये । तस्मादिति तृतीयाष्टके प्रजापतिरकामयत प्रजा सजेयमिति । प्रकृते । युक्तिरिति खस्म स्नेन गृहत्वाभाव इति न्यायः । न हीत्यादीति । छोक इति वेदे तु संगवति अनिधगतार्थगन्तृत्वात् । घटः पटेन गृहः इत्यत्र योगजधर्मेण पटस्य घटत्वे खस घटस खेन घटेन गृहत्वात् । स्फुरमिति विलक्षणादसतः । अविलक्षणात् सतः । नतु कर्मणः एष्टिरित्युक्तं तत्र कर्मद्भपसहकारिकारणनिष्ट-व्यापारमपेक्ष्य कर्म करोतीति प्रयोगो न तु मद्य करोतीतिचत् प्रसिद्धप्रयोग इति कर्तृकत्वं बह्यापेक्ष-मिलाशङ्काहुः भगवत्त्वादेवेति । नतु शंकरभाष्ये असदा इदमग्र आसीदिसम् सदेव सदिवासीदित्युपचर्यते प्रागुत्पचेः वद्धाकरणाभावापेक्षयाऽतोऽसद्बादापवादेनास्तित्वरुक्षणे ब्रहेत्युक्तमिति चेत्रबाहुः संभवतीति सदसद्रप्रत्ये संभवति विरुद्धधर्माश्रयब्रह्मार्योज्ञानान्निराकरण-११६ वर् द्रुर

#### भारतायकात्राः ।

यक्षादिशब्दाः प्रयुज्यन्ते अधर्वश्चिरःशिखासन्दरीतापनीयगोपधनावणादिषु तत्राप्ययमेव न्यायी बोध्य इति बोधितम I

#### रहिया ।

माहः तस्मादिति विरुद्धपर्माधयस्ताद मद्यणः । ग्रन्दवैठक्षण्येनासच्छन्देन श्रतिविप्रतिपेषः श्रतिभाधः एवं स्फटमित्सर्थः । द्वितीयस्कन्धनवनाध्याये सुत्रोधिनी, एवमन्यान्यवि वाक्यानि तत्तकावप्रकारेण योधयन्ति पूर्वमेकरूपे भगवति न वाधकानि भवन्तीति तथाहः एतेनेति । िञ्चेति । आदिपदेन आत्मा वाय्वादयः । अधर्वेति । अधर्वेतिरः अधर्वेशिखा च तत्राहमेकः श्यममासीहर्तामि च भविष्यामि च नान्यः कथिन्मत्तो व्यतिरिक्त इतीति रुद्रवचनं देवान प्रति । अधर्वशिखायां च शिव एको ध्येयः शिवंकरः इति सन्दरीतापिनीयं यथा दर्गामाहारम्यं ब्रह्माण्डपराणे तत्र

खिता निसा अर्थमात्रा यानुवार्या विशेषतः । त्वमेव सत्त्वं सावित्रि त्वं देवि जननी परा । स्वयेव धार्यते सर्व स्वयेतत्सञ्यते जगत ।

इत्यंत्तवाग्रेन्यदुत्तवोक्तं महामोह। च भगवतीति तथाग्रे 'सोम्या सीम्यतराग्रेपसीम्येन्य- 🗅 स्वितिसुन्दरी' इति अत्र मगवती अतिसुन्दरी च । गोष्यमाद्यार्ण यथा वृहदारण्यके ग्रह्यक्षं प्रथमनं वेद सस्य महोति आदिपदार्थः पुरुपविधमाद्यगे 'आरमेवेदमम आसीरपुरुपविधः' इति बासुविषयं स्वमेव प्रस्थं महासिति श्रुतिस्वितिरीये । अत्र लोकमसिद्रो यस्तास्यर्धम्वियिशोधः । तस्माच्छन्दस्य प्रन्यावनं शिवादिस्वेन रूपेण महाणो भावकाः शिवादिभक्ताः शिवादिशन्दैर्मधीवाहरिति समाकर्षन्यायावतरणम् । एवं न्यायो योध्य इति योधितम् । अयं न्यायः कारणशब्दविषयः तेन तिहुङ्गाद्यधिकरणेषु सर्वश्रन्दनाच्यस्व मुख्यवृत्त्या प्रतिपादितम् । अत्र तु असच्छन्दस्य मृत्युवाचकस्य समाकर्ष इति विरोध इति कुचोद्यं निरस्तम् । वस्ततस्त एरुपविधनाह्यणे साकारनद्याभिधायके आत्मधुरुपपदे समाकर्पणन्यायो प्रसिद्धकारणग्रन्दा असदादयस्त्रद्विषयः इति । आत्मा परमात्मनि प्रसिद्धः 'आत्मा देहमनीवद्यस्थावषृतिबुद्धिषु' इति विश्वात् । पुरुपशन्दश्चारमनि 'पुरुपान पर्र किंचित्सा काष्टा सा परा गतिः' इति श्रुतेः । असदादयस्त अत्रसिद्धा इति । न चायं न्यायः कारणः शन्दविषय इति न्युत्पत्तावप्रसिद्धकारणविषय इति विशेषणनिवेशे सोऽविभेदित्यसंगतमिति वाच्यम् । विरुद्धपर्माश्रयत्वात 'त्रजे स वाठको भूत्वा कीडते प्रस्थोत्तमः' इति वर्ने मारुकीकापरत्वात ।

'क्रतागसं तं प्रस्दन्तमक्षिणी कपन्तमञ्जन्मिपणी खपाणिना । उद्दीक्षमाणं भयविद्वठेक्षणं इस्ते गृहीत्वा भिषयन्त्यवागुरत्' ॥

इति वाल्लीलावक्यात् आश्रितत्वादिह तथोगाच जीवधर्मभयस्य योगात् । सुवीधिन्यां महानामशनिरित्यत्र दश्रधा रसरूपत्नोक्तेः तित्रवीद्दकत्वाद्वा तदात्मनोकुरुतेति वृद्दरारण्यकान्मनसः करणानन्तरं भयं ना 'कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धाष्ट्रतिर्धातिष्ठीभीरित्येतत्सर्वं मन एव' इति वृहदारण्यकात ।

> . 'त चान्तर्न चहिर्यस्त न पुने नापि चापरम् । पूर्वीपरं वहिश्वान्तर्जगतो यो जगन यः' ॥ इति

अज्ञानान्निराकरणं चायुक्तम् । तस्माच्छन्दवैलक्षण्येन श्रुतिविमतिपेधो वक्तं न ज्ञान्य इति सिद्धम् ॥ १५ ॥

इति प्रथमाध्याये चतुर्थपादे पश्चमं समाकर्पाधिकरणम् ॥ ५ ॥

#### माष्यप्रकाशः।

अन्येतु त माक्पीदित्यस पूर्वप्रकृतपरामपीदित्यर्थमाहुः । तन्मते भिन्नग्रब्दप्रयोगप्रयोजनं न किमपि स्फुटति ।

माध्यास्तु भगवद्वाचिनां ग्रन्थानां बगति समाक्रपणमर्थमाहुस्तत्रापि तथा बीध्यम् ॥ १५ ॥

# इति पश्चममधिकरणम् ॥ ५ ॥

#### रदिमः ।

वाक्यात् । रांकररामानुबभास्कराचार्यनतमाहुः अन्ये त्विति । पूर्वप्रकृतेति असद्या इदमत्र आसीदिति नात्रासन्त्रिरात्मकं कारणत्वेन श्राच्यते यतो—

> 'असन्नेव स भवति असद्मग्रेति वेद चेत्। अस्ति मग्रेति चेद्रेद सन्तर्गनं ततो विदुः'॥

रामानुजाचार्याधानन्दमयविषयत्वमस्य मद्यसाडुः असद्वा इदमग्र आसीदिति सत्यसंकरणमानन्दमयं विषिश्वदुम्हेव समाकृष्यत इति तदानीं नामक्ष्यविभागामावेन तत्संबन्धितयास्तित्वाभावात् मृद्धैवासन्छन्देनोन्यते इति च । भास्कराचार्यास्तु जगत्वतासिदवासीत् अतदस्यष्टिमवामृत् इत्यर्थ-यामाद्धः दूष्णमाद्धः तन्मतः इति अयमभिन्नायः इद्देष्ण्दोक्षक्रत्यक्षकार्यस्य भगवदि च्छ्येदेषदार्थस्य स्वकारणे छ्या वास्यः । इद्देष्णस्य एर्पेयर्थकर्त्तृद्धुक्षकार्यवाचकसार्यः परमिर्यर्थकर्ता तस्यापि स्वकारणे छ्या विस्यत् वाच्ये सत्यस्ति छ्या विश्वेषमावादुष्णार्यप्रथ्ये तत्रक्ष प्रदक्षिति भिन्नभिन्नकारणग्रव्यप्रयोजनं न किमपि स्कृदिति भिन्नभिन्नकारणग्रव्यप्रयोजने स्वति वास्य प्रतामानेत्रयेवम् । असन्क्ष्यद्वयोगप्रयोजनं न किमपि । भास्कराचार्यमतेत्रयेवम् । असन्क्ष्यद्वयोगप्रयोजनं न किमपि । भास्कराचार्यमतेत्र्येवम् । अपत्यत्वासीदिति भिन्नभिन्नकारणग्रव्यप्रयोगप्रयोजनं न किमपि स्कृदित । नतु कर्तावित्ताः काराक्षद्वासिद्वासिद्वासिद्वासित् तत्रीतिः प्रयोजनमस्त्रित्व वास्यम् । विद्यात्ति तीत्रितात् । आचार्यस्त्वेत्वित्राकरणायासिद्वयः पर्वुदासमङ्गाकृत्वातः क्रियत् इत्यापुक्तिनिति ज्ञेषम् । वैविवज्ञानेनद्रमिक्षुमतयौ इत्यम् इति । तथा च मध्याचार्यमाष्ट्रीयपायवास्यम्—

जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥ (शश६)

एवं शन्दविप्रतिपेधं परिष्ठस्यार्थविप्रतिपेधं परिहरति कौपीतिकव्राक्षणे वालाक्यजातशासुंचादे । वालाक्तिरजातशास्त्रवे ब्रह्मोपदेष्टुमागतः । आदिलादि-दक्षिणेक्षिपुरुषपर्यन्तं परिच्छित्रव्योपासनान्युक्त्या तथा निराकृते तमेव ज्ञानार्थसुपससाद । ततः सृष्ठपुरुपसमीपसुभावागस्य ब्रह्मवार्थं चक्रतुः ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः एवमित्यादि । यञ्दिवरोधकृती यो त्रक्षणि कारणस्वप्रतिपेषस्तं परिहृत्यं अर्थविरोधकृतं वमनेनाधिकरणेन परिहरतीत्यर्थः । विषयमाहुः कौषीतकीत्यादि । गार्यनामा वालाकिर्यलाकपुत्रोञ्जावशत्रवे काशिराजाय

> 'परस्य वाचकाः ग्रन्दाः समाकृष्यान्तरेष्वपि । न्यवद्वियन्ते संततं ठोकवेदानुसारतः' ॥ इति ।

बेदो य आकाशे तिष्ठश्चित्वाद्यन्तर्यामिशाखणम् । तत्कारणात्वेनित पूर्वसूत्रे तथाहि । आकाशादिष्वान्तरकारणत्वेनापि स एव खितः । यथा व्यपदिष्टसैव परस्य य आकाशे तिष्ठशिक्षान् दिना आकाशादिष्किरित जगिति सु जगद्धापित्वादिति सुत्रे तथादि । तिर्हे कयं तेषां शब्दानां । जगति प्रसिद्धः ॐ जगद्धापित्वात् ॐ ................जगति हि व्यवहारो छोकस्य न सु परमारमित तथा । अतो जगति प्रसिद्धः शब्दानामिति । तथित प्रसिद्धः प्रकारो दूपणं घोष्यम् । अयमिभायो द्रष्ट्यः । मण्डुकोपनिपदि ॐ इत्येतदक्षरिपदं सर्वं तस्योपन्याक्ष्यानं मूतं भवद्रपिपदिति सर्वमीद्वार एव यवान्यक्ति सर्वमिक्तालातं तद्योद्याहर एव सर्वं क्षेत्रह्व अयमारमा ब्रह्मेति क्षेतः । उक्त प्रकारः प्रसिद्धो न विषयः सुत्राणामिति संदिग्यस्थैन विषयत्वात् ॥ १५ ॥

## इति पत्रमाधिकरणम् ॥ ५ ॥

जगद्वाचित्वात् ॥ १६ ॥ चार्वेति असदादिशन्द्रिवरोषकृतः । अर्थेति जीवरूपोर्थः । कर्तेत्ववमर्थिवरोषकृतम् । तमिति वस्त्वि कारणत्वप्रतिषेषम् । कौपीतकीत्वाद्याति कौपीतिकतः हित रामातुजाचार्यभाष्यात्कार्षेपीतकाः केचन सामवेदभेदाः सन्ति । तथा च चरणव्युहे सामवेदस्य सहस्रमासीतेष्वनथ्यायेष्याच्यात्मात्ते अतकतुना वजेषामिहताः । शेपान्व्याख्यास्यायः तत्र राणायनी-पानां सप्तमेदा भवन्ति राणार्यनीवाः शार्व्याः सुत्र्याः कौठीपाः महाकैर्छोपा छाङ्गळीयनाः शीर्द्वाः कौधुमाश्रीत अत्र कौपीतका न गणिताः अत शतकतुहतेषु भेदीपं द्रष्टवः । हननात्वृत्तं वार्ष्याः कौपीतकमाव्यावित्रमाव्ये प्रस्त्रमार्थाति प्रमुद्धा श्रीमावित्रमाव्ये प्रस्त्रमार्थाति प्रमुद्धा । व स्याव्यावित्रमाव्ये प्रस्त्रमार्थाति प्रमुद्धा । तार्व्याव्यावित्रमार्थे एक इत्यस्य वार्षायादानात् । ते च कौपीतिकाः केचे वार्ष्यित्रमार्थे हित्रमात् वर्षे मुर्थन्या तस्यायादानात् । ते च कौपीतिकाः केच्यात्रितः विश्वातः कचे वर्षे त्राव्यावित्रमार्थे हित्रमात्र वर्षे सुर्यन्यपात्मार्थे हित्रमार्थे । ठोके तु ताञ्च्याकारमध्ये हत्त्रमार्थे । गार्योक्ति नित्रमार्थे हत्त्रमार्थे हत्त्रमार्थे हत्त्रमार्थे हत्त्रमार्थे स्थाये । गार्योक्ता गार्यपदेन द्रस्ताञ्चाकित्रमार्थे निव्यावत्रमार्थे स्थाये । स्थाये इति तत्त्र द्रस्त्रमार्थे हत्त्रमार्थे । गार्ये क्षात्रमार्थे हत्त्रमार्थे निव्यावत्रमार्थे हत्त्रमार्थे । त्रोके तु स्थायं हति वर्षे स्थाये । स्थाये भावा इति श्रुते । पर्याक्षेत्रमार्थे निव्यावत्रमार्थे । स्थाये भावायं निव्यावत्रमार्थे हत्त्रम् । स्थायं क्षात्रमार्थे क्षात्रमार्थे हति वर्षे स्थाये । स्थाये क्षात्रमार्थे भावायं क्षात्रमार्थे स्थाये । स्थायं क्षात्रमार्थे भावायं स्थायं स्थायं स्थायं । स्थायं क्षात्रमार्थे भावायं स्थायं । स्थायं क्षात्रमार्थे स्थायं । स्थायं क्षात्रमार्थे भावायं स्थायं स्थायं । स्थायं क्षात्रमार्थे स्थायं स्यायं स्थायं स्थाय

#### भाष्यप्रकादाः ।

मक्षोपदेषुं स्वकीर्त्यं स्वत एवागवः आदित्य-प्रविद्युत्त्वनिवृवाय्याकाश्चाम्यवादर्शंच्छायाम्रतिश्वत्काशब्द्वमश्चरीरदिश्चणिक्षस्व्याक्षिषु यः पुरुपत्त्वत्ययनं यान्युपासनान्युक्तवान् यथा आदित्यनिष्ठपुरुपत्त वृहत्पाण्डरवासा अतिष्ठाः सर्वेषां भूवानां मूर्यत्येनं ग्रुणकोपासने अतिष्ठाः सर्वेषां मूर्या
भवतीति परिच्छितं फलम् । वयान्यत्रापि वचहुणकोपासने चचत्यरिच्छित्वफलमजावश्चुणा
तस्मा उक्तमिति वादशानि परिच्छित्वन्नश्चोपासनानि वान्युक्त्वा तवो राज्ञा उक्तप्रकारेण वदुक्ते
प्रकारे निराकृते वालांकित्वमेव पूर्णव्यवानार्थन्नपत्ताद शिष्यत्वेन चित्रत्वाणिर्विकटे गवः ।
वतो राजा सेहेन हत्वे व पृद्धीत्या सभाव उत्थाप कचिद्वकान्ते छ्राप्रुष्ठपत्तमीप्रमुभावागत्य,
बहुत्पाण्डरवासः सोमराजनित्यादिभिः संवोधनीतं राजा संवोधयाश्चके तदापि व छत्तं इष्ट्रा

प्रवृत्तिरित्यगतिकगतिः न च वंशमासणे। वठाकाकौशिकाद्वठाकाकौशिक इति वठाकाशन्दो <sup>न</sup> वठाक-रान्द इति राज्ञ्यम् । समाप्तौ कारमपीयाठाक्यमाडरीपुत्रात् कारयपीयाठाक्यमाडरीपुत्र इत्यत्र वर्लाकः शब्दख खार्थे प्यजन्तास सत्तात् । स्रीलिङ्गशब्दात् प्यञः प्रसिद्धेः । स्वेति दप्तवालाकिमेकवाक्यार्थे वक्ष्यन्ति 'अन्यार्थं त जैमिनिः' इति सत्रे तत्रसद्धात्वं ब्रह्मवित्त्वाद्ववित्त्वं तदत्राप्येकवाक्यार्थत्वाय च वक्तन्यमिलाशयेन स्वकीर्त्वर्थमिति । आदिलचन्द्रेलादिभाष्यार्थमाहः आदिलोति सहोवाच गार्थः य एवादिले पुरुषः एतमेव मह्योपास इलेवंनिषेत्र । अत्र पुरुषपर्यन्तमिति भाष्याच एवादिले पुरुष इत्यपासना तमेव मह्योपास इति तदनुवाद उपासनाया गानत्वादवग्रह इतिवत ज्ञानमपासना । आदित्यपुरुप इति श्रतं श्रवणं प्रति रुक्षीकृत्य यः शब्दः स प्रतिश्रत स इवेति प्रतिश्रस्यः सं च शब्दश्रेति स च दसवाठाकिमाधणे प एवापं यन्तं प्रशान्कब्दोनदेखेतमेवाहं मह्योपासे इस्रत्रोक्तः। यन्तं गच्छन्तं प्रकृषं अनुदेति उत्पद्यते प्रतिश्रस्काशन्देति पाठे प्रतिश्रस्का टाप् । शब्दश्च । यानीति दसवालाकिमाहाणे च स होवाच गार्ग्यः य एवासावादिले प्रकृप एतमेवाहं महोपासे इति । खसंवाते कर्ता मोक्तेसेन्यपासे । स यथायं प्रको यथासानादित्ये स एक इति भूगूपनिपरकात् । तान्यपोद्य मा मैतस्मिन् संवदिष्ठा इति । एतस्मिन् संघाते । यानि अतिष्ठाः सर्वेशं भूतानां मूर्धा राजेति वा अहमेतसपासे इत्यपासनान्यजातश्च इक्तवानित्यर्थः । बृहत्पाण्डरवासा इति इसवालाकिनासणे । अतिष्ठाः सर्वेषां मृतानाभिति श्रुतौ वृहत्याण्डरवासा नास्ति । अतिष्ठा इति स य एतमेवमुपास्ते इति श्रुतेः अस्याः श्रुतेः शेपश्रुतिमाह् अतिष्ठा इति । परिच्छिन्नमिति । सर्वभतातीतत्वं सर्वगुज्यत्वं राजलं च । अतील सर्वाणि मुतानि तिष्ठतीलतिष्ठाः स्रोतिकान्तो तिष्ठ इति वा । अन्य त्रेति चन्द्रादिषु । तत्तद्भणकेति । यथा इसवालाकित्राखणे वृहत्याण्डरवासाः सोमो राजेलेवंगुणकोपासने परिच्छत्रफळं तु अहरहर्दसुतः प्रसुतो भवतीति श्रुरयुक्ता अस्रोपासकस प्रकृत्यात्मके यहे अहरहः किछ सोमः सुतः कृतामिपनो भनति निकृत्यात्मके च यज्ञे प्रस्तुतः प्रकृष्टं सुतरां स्तुतो भनति सुतो भनतीति ना। उमय-विषयज्ञानुष्ठानसामर्थ्यं भवतीत्वर्थः । एवमन्यत्र विद्युदादिषु । तस्मा इति वाळकये । परिच्छिन न्नेति भाष्यं विवृण्वन्ति सा परिच्छिन्नेति । तथा निराकृत इति भाष्यार्थमाहुः तत इति । उक्तेति यथा आदित्यनिष्ठपुरुपस्रेलाद्युक्तप्रकारेण । तदुक्त इति वाठावयुक्ते कर्तृभोकृत्वेन खसंघात उपासनप्रकारे निराकृते । तमेवेति भाष्यार्थमाहः चालाकिरिति । तमजातश्रत्रम् । उपेति ययाः द्यानालाकिनाहाणे स होनाच गार्ग्य उप त्यापातीति त्वा त्वामजातशत्रुम् । ततः सुवेति भाष्यं विद्युप्यन्ति स्म । ततो राजेति । बृहताण्डरवासः शक्कवासः । इत्यादिभिरिति कीपीतिक-

#### भाष्यप्रकादाः ।

यथ्या क्षिप्तवान् । स प्ररुपस्तत एव सप्रचस्यो । तदा राजवालाकी वस्यमाणाभ्यां प्रश्लोत्तराभ्यां त्रसवार्धं चक्रतः । तत्र, क्रैप एतद् चालाके इत्यादिके बालाकि प्रति, प्रहपस्त्रमस्थानं, स्वप्तावस्था, तत आगमनं चेति त्रयविषयके राजप्रश्ने प्ररुपपदेन जीवः प्रकान्तः । यदा च बालाकिस्तं न ज्ञातबाँत्तदा राजैत्र, यत्रैप एतद बालाके प्ररुपोऽश्चियेट्टियादिनोत्तरं जगाद । तत्र हिताल्यासु इटयनिकटस्थनाडीप जीवस्य श्रयनं, तत्र स्वप्रस्पास्यमवस्थाद्वयं, ततः प्रनरत्रागमनं वदता राज्ञा तत एवात्रिविस्फ्रलिङ्गन्यायेनोत्पचिरुका ! ततः, स एप प्राण एव प्रज्ञात्मेदं शरीर-मात्मानमञ्जानिष्ट आलोमस्य आनखेस्पत्तवया क्षरः क्षरपानेऽबहितो विश्वस्मरो वा विश्वस्मर-कुलाय इति दृशन्तद्वयेन ब्रह्मणः प्रज्ञात्मप्राणाख्यसातुप्रवेश उक्त इति सर्वोऽपि पृष्ठोऽध्यायो

श्राह्मण।भित्रायं दसपालाकिमाञ्चणे नास्ति संबोधनत्रयातिरिक्तम् । यष्टवेति दसवालाकिमाञ्चणे त स नोत्तर्धों तं पाणिपेपं बोधयाध्वकार सहोत्तस्या इति श्रतिः । राजाबाटाकी इति द्विवचनाः न्तम । ब्रह्मचार्यामिति वादिवितं योग्यं ब्रह्म चक्रतः । यद्वा । वाघते ध्वन्यते वेदेण्यन्तादची यत् । तत्र्विति भाष्यं विवृण्यन्ति स्म तत्र्वेति । इस्यादिक इति क्षेप याठाके प्ररुपोऽशयिष्ट क पै तदभत कृत एतदगात इत्येवं रूपे । एरुपेति सीयतेसिन्निति स्थानम् । तत्केतिपदेन पृष्ठम् । स्पष्टमन्यत् । तसादेवेति भाष्यं विवृण्वन्ति सा यदा च बालाकिरिति । इत्यादिनेति क्रत एतदगादिससाः भन्ने यया सुप्तः स्वप्नं न किंचन पश्चलथास्मिन् प्राण एवैकथा भवतीत्वादिना शयनभवनयोराधार उत्थानापादानं च प्राणपदवाच्यः परमारभेत्यचरार्थः ब्रह्मामृतवर्धिण्याम् । रामातुजाचार्यमास्करा-चार्यातुसारेणार्थमाहुः तत्र हिता ख्येति । तत्रेत्युतरे तत्रेति हितानामनाडीपु अत्र स्वप्न उक्ती न सुपुतिः सा दक्षवालाकिमार्खणे पुरितत्वामुक्ता । अय यदा सुपुत्तो भवतीत्सुपक्रम्य पुरितति शेते इति थुतेः। ततः इसवस्थाद्वयात् । अञ्चेति इदये । ततः एचेति जागरितावस्थानस्थिताञ्जीवादेव । उन्तेति । तथा च श्रुतिः । कुत पतदागादित्यस्याः अत्रे प्रष्टमर्थमजानते गार्म्याय वालाकये स्वयंभेवाजात-शरुणोक्ता हितानाम नाड्यः तासु तया भवति यया सुष्ठः स्तर्भं न कथंचन पश्यस्यथास्मिन् प्राण एवैकपा भवति तदैनं वाक् सर्वेर्नामिशः सहाप्येति मनः सर्वेष्योनैः सहाप्येति स यदा प्रतिसुप्यते ययाग्नेज्वेञ्तः सर्वो दिश्रो विस्फुलिङ्गाः विप्रतिष्ठेरन् एवमेवैतस्मादारमनः प्राणा ययायतनं वित्रतिष्ठन्ते प्राणेम्यो देवा देवेम्यो छोका इति । झद्दाणोप्यनुत्रवेशक्षेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ततः स एप इति । पुरुपविधमाञ्चणे तु स एप इह प्रविष्ट इति पट्यतेऽत इयमपि कीपीतिकिः माद्यणस्या । श्रुत्यर्थस्तु । प्राणस्य प्रकृष्टज्ञानात्मकत्तं नद्य ते ववाणीत्युपक्रमात् । आत्मानमिति अत एव विका 'आत्मा देहमनोमग्रस्तमावधृतिसुदिपु' इति । आलोमभ्य इत्यादि आर्डभिनिपी मर्यादायामाजिति टीकायाम् । तत्र ञोमनखाव्यापकलत्रसङ्गः ञोमाग्रं नखात्रमिति व्याख्याने ्रोमनखयोञ्च्यपापत्तिः। श्रुरः श्रुरपाने श्रुरो पीयतेऽस्मिन् नापितोपस्कारापाने एकदेशेऽवहितः प्रवेशितः स्तितः स्तात् यया वा विश्वंमरो अप्तिः जाउरत्येत्र विश्वस्य मरणाद्विश्वंमरकुठाये अस्ताधारमूत-काष्टादिटस्त्रणे नीढे व्याप्य स्तितः । सर्वोर्पाति कौषीतिकप्रास्त्रणस्य पद्याध्याये । दप्तबाटाकिमास्त्रणं

तंत्र, 'कैप एतत् वालाके पुरुषोऽदापिष्ट'इलावी जीवः प्रकान्तः। तसादेव सर्वोत्पत्तिरुक्ता ब्रह्मणोऽप्पनुमवेदास्य । तत्र संदेदः। जीव एव ब्रह्मसहितः कर्ता ? ब्रह्मैय वेति ? । तत्र जीव एव कर्ता सर्वस्य जगतो ब्रह्मत्वादयस्तस्य धर्माः राजन्ववद् पजमानत्ववद्वा। अस्मिन् प्रकरणे ब्रह्मोपक्रमेण जीवपर्यवसार्-नोक्तेः। सर्वत्रैय ब्रह्मत्वेनोक्तो जीव एव कर्ता । तथा सति लोकेऽपि जीवकर्तृत्वं सहुजं भवेद् । वन्धमोक्षन्यवस्या च । एवं सल्यशेत् प्रकृतेरेव फलिष्यतीलेवं प्राप्ते

### भाष्यप्रकाशः।

विपयः। संदेहमाहुस्तत्रेत्यादि। पूर्वपक्षमाहुः तत्र जीव इत्यादि। सर्वस जगतो जीव एव कर्ता। यो वे वालाक एतेपां पुरुपाणां कर्ता यस चैतत्कर्मेति कर्तारं वेदितव्यत्वेनोपक्षिप्य सुप्तपुरुपनिकटममनाद्युचरं वसादेव प्राणानां देवानां लोकानां चीत्पविकथनात्। नच ब्रह्मणोऽपि कर्रत्वम्। तद्वुप्रवेशमात्रसीव बोधनात्। अतः साहित्यमात्रं ब्रह्मणो भवतः। नच जीवस

तु चतुर्याध्याये बृहदारण्यके । तत्रित्यादीति सैप एतहाठाके पुरुपोऽशिपिष्ठेति पुरुपपदशुपक्रमो मस् ते मनाणीति संदेहपीजं मस्रणोतुत्रवेशसानार्यस्वाहृत हति । एतेपामिति सं वेदितव्य इति श्रुतिशेषः । श्रुसर्थः पूर्वेपक्षे जीनपरः यत्तदोशित्सस्वन्धात् । यस वा एतत्कर्मे त्रिनिधिति जीवः कृती न मस्र पर्मापमेठशुणकर्मानाश्रयत्वात् स जीवो वेदितव्य इति । उपित्रप्यति शासकाठे कृत्यत्रस्यपेति शासकाठे कृत्यत्रस्यपेति । अध्याप्तात् स जीवो वेदितव्य इति । उपित्रप्यति शासकाठे कृत्यत्रस्यपेति । अध्याप्तात् स जीवो वेदितव्य इति । उपित्रप्यति शासकाठे कृत्यत्रस्यपेति । अध्यापा सहपुरुप इति न तु स यदा प्रतिसुद्धते इत्यनन्तरमेतस्यादार्यः स्त्रम् इत्यन्त मस्रप्रदि । अध्यापा सहपुरुप इति न तु स यदा प्रतिसुद्धते इत्यनन्तरमेतस्यादार्यः स्त्रमात्रस्य । अस्यप्तात्वा । त्राप्ताद्वा । स्तर्ता स कृत्व । त्राप्ताद्वा । स्तर्वा । त्राप्ताद्वा । स्त्रमान्त्वत्व । स्तर्वा । स्त्रमान्त्वत्व । स्तर्वा । स्तर्वा । स्त्राप्ताद्वा । स्तर्वा । स्वति यदा । स्वति यदा । स्वति यदा । स्वति । स

प्रकृति पुरुषं चैव विद्वानादी उपाविष ।
विकारांव गुणांभैव विद्धि प्रकृतिसंपनान् ॥
कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिसंपनान् ॥
कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिकच्यते ।
पुरुषः खुबदुःखानां मोकृत्वे हेतुःच्यते ॥
पुरुषः प्रकृतिकाति हि सुद्धै प्रकृतिजान् गुणान् ।
कारणं गुणसक्तोस्य सदस्योगिजन्मस्य ॥
उपप्रशृतुनन्तां च मर्तां भोकाः महेत्वरः ।
प्रमालेति वाष्युक्तो देहेस्निन् युक्यः-परः' ॥ इति

#### भारतवास्त्रकाः ।

कर्तृत्वे उपक्रमोक्तस्य महत्वस्य यृहदादीनां धर्माणां न विरोधः शङ्काः । यथा तृत्येऽपि सर्वत्र जीवत्वे क्रिचिद्व देहे अन्यनियोजकत्वोपाधिना राजत्वं, कर्मकरणे मुख्यत्वोपाधिना यजमानत्वं चोज्यते, तथात्र प्रकृत्यमिमन्दृत्वोपाधिना राजत्वं, कर्मकरणे मुख्यत्वात् । नचोपक्रमः सासंजातिवरोष्यत्वेन प्रापल्याद् मह्मण एव कर्तृत्वं युक्तमिति शङ्क्यम् । उपसंहारसात्र विदरणरूपत्वेन पूर्वोक्तार्थनिर्णायकत्वाद्व मह्मण एव कर्तृत्वं युक्तमिति शङ्क्यम् । उपसंहारसात्र विदरणरूपत्वेन पूर्वोक्तार्थनिर्णायकत्वाद्व प्रद्वापत्रकर्मण जीवपर्यवदानोक्तेत्रहृत्वनोक्तो जीवः एव कर्ता । एवमप्रकृत्वेवस्थानिमातिनो त्रेवाद्व प्रतिकृत्वे विरोधित सति लोकेऽपि जीवस्य कर्तृत्वं देहसहभाव्येव भवेत् । तत्वत्कर्मणं वन्धमोसञ्चवस्था च सुखेनीपपरेत्व । एवमप्रमातिनाः कर्तृत्वं सिद्धे सति यो यादगमिमानी तेन ताद्वर कर्तृत्वमिमाति नियमात् सर्वकर्त्वं प्रकृत्यमिमानिनः सेत्स्यति । सांख्यमते प्रकृतौ महत्त्वचे वा प्रतिविन्यतस्थिवस्यत्वोपमानन्तरुपत्वे प्रतिविन्यतस्थेन जीवत्वात् प्रतिविन्यतस्य चाधारा-

मधुसूद्रन्यामत्र जीवो व्याकृतः त्रकृतिं पुष्पं वैव विद्धीलादिश्चेकेषु । अस्मिन्निलादि माध्यमवतारयन्ति स्म न चोपक्रमस्येति । बद्ध ते त्रवाणीलस्य । अत्रे पोडग्नपुष्पा आदिलाद्य उक्ताः । उपसंहारस्येति स एप प्राण एव प्रवृत्सिदं शरीरमात्मानमनुत्रविष्ट इसस्य । द्वावालाकि मार्गणे तु सत्यस सत्यमिति प्राणा वे सत्यं तेषामेष सत्यमितस्य । उपसंहारार्थं उक्तः । द्वितीयस तु 'ससोपनिपदिति पूर्वमुक्तं तत्र कासाद्यपनिपदित्यत आह सत्यस्थेति किं वा सत्यं किं प्रनः सलिमलत शाह प्राणा इति प्राणा वै सत्यं सच सलिमित व्यत्सत्तेः । तेषां प्राणानां मध्ये प एप उक्तः आत्मा सत्यमभाष्यं तत्त्वमित्यर्थः । तत्थोपनिषदित्यस्य तु तत्थाकाशशन्दोदितस्य आत्मनो बद्याणः छपनिषत इति नाम उपसमीपं निरन्तरं सादयति गमयतीति व्युत्पत्तेः निरन्तरं समीप-गमिकेलर्थः । रामात्त्रजाचार्यमाष्ये तु सर्वान्याप्मनो अपहत्य सर्वेषां च भूतानां श्रेष्ठयं खाराज्यः गाधिपतं पर्वेति य एवं वेदेरवपरांहारः एकत्र फलस्त्रत्योपसंहारोन्यत्र तां विहाय । फलस्तुतेर्व्यति-रिक्तत्वादिति विवेकः । चिचरणेति उपक्रमोक्तमद्यानुसंघायेप प्राणो महा एव प्रज्ञायां चुद्धावात्मा खरूपं यस जीवसेसन्यत् रपष्टम् । पूर्वोक्तेति घटः कठश इतिवत् । शक्तिग्रहं न्याकरणोपमान-कोशासनाक्याहरूवहारतथेति नाक्यात् । प्रासिहकमाहुः एवभिति । एत्तत्र्यायेति । उपक्रमस्या-संवातिसरोपत्वेपि विवरणेन शक्तिग्रहो नोपक्रमेणेति न्यायज्ञापनार्थेत् । तथा सतीति भाप्यं त्रवातावरावता । वनस्या वाकावरा गाउवनावक नामकारावाच्या । त्या व्यवस्था विवृध्वतित्त स्म एकमचेति । देखानित्यादि श्रृङ्कतित्राम् (पुरुषः श्रृङ्कतिस्था हि भुन्ने शृङ्कतित्राम् गुणान्' इति गीतायाः । कर्त्यन्यं मोगकर्तृत्वम् । देहसहं सहभावि एव । वन्धमोक्षेति माण्यार्थमाहः तत्त्वति । अन्ययेकशीवस्य देहसदेपि कर्तृत्वस्य श्रृङ्कतिगुणविष्ठत्वेन शृङ्कतिगुणविष्ठत्वेन शृङ्कतिगुणविष्ठतेन शृङ्कतिगुणविष्ठतेन शृङ्कतिगुणविष्ठतेन शृङ्कतिगुणविष्ठतेन । मोक्षापत्तिः वन्धमोक्षन्यवस्था च सहजा मवैदिति भाष्यार्थात् । याहिगति याहकुर्माभिमानी तारक्षमें कर्तव्यम् । सर्वेति । आदेहं सर्वकर्मकर्तृत्वम् । आघारेति प्रतित्रिम्वाधारः । प्रकृतिमहत्त-त्तास्यं मनः मिनवुद्धिश्च तदधीनत्वे चारणजपाकुसुमाधीनस्फटिकार्यणिमवत्कर्तृत्वं जीवसाधि-मानिन इति मावः । अयं जीवाणुत्ववादे तृतीयः पद्मः । तत्र मूलप्रकृतावेव चित्रतिविम्य ईश्वर इति भावरणशक्तिभाषान्येनाविद्यादिशन्दितायां तस्यामेव चित्रतिदिग्यो जीव इति च कथनात् । मूलमकृतिराविकृतिरिति अविवादयो तद्दणसंविद्यानेन महत्तत्त्वमहिनबुद्धादयः तैः शन्दितायां

उच्यते। जगद्वाचित्वात्। एतेपा पुरुषाणां कर्ता यस्य चैतत् कर्मत्युपं क्रमे एतंच्छव्दैन जगदच्यते । प्रस्पशब्देन च जीवः । तज्जवजीयात्मकं जगद ब्रह्मकर्तृकिमिति हि पूर्वसिद्धम् । तद्नुरोधेनात्रापि ब्रह्मपरत्वमेवोचितं, न त सर्वविष्ठवोऽश्चतकल्पना च । अतः सुप्रसाविप ब्रह्मण्येव लयस्त्रसादेव सर्वमिति ज्ञातव्यम् । प्राणात्मशः ब्दवाच्यत्वं तु पूर्वमेव सिद्धम् । तसान्न जीवाधिष्ठिता प्रकृतिः कारणम् ॥ १६ ॥

धीनत्वात् । नच ब्रह्मानुष्रवेशोक्तिवैयर्थ्यम् । तस्य साक्षित्वमात्रवोधनार्थत्वात् । तस्यं तु, स एप इत्वैक्यविधानान्त ब्रह्मेतो भिन्नम् । अतोऽभिमानिन एव कर्तृत्वात् श्रकृतेरेव कर्तृत्वमर्थादेव फल्रिज्यतीत्वेवं प्राप्ते इत्यर्थः । समाधि ज्याकुर्वन्ति एतेपामित्वादि । अत्रापि कारणत्वेनेत्य-नुवर्तते । कारणरवेन वृक्षेवादरणीयम् । नात्र जीवः कर्तृत्वेन विवक्षितः । इतः । जगद्वा-चित्वात् । अत्र हि बालाकिनोक्तानादित्यादीविराकृत्य अजातराद्वणा, 'यो व बालाक एतेपां पुरुपाणां कर्ता पस्य चैतत् कर्म स वै वेदितन्यः' इति सिद्धान्तकथनोपक्रमे, एतेपामित्ये-त्रच्छब्दैनादित्यमण्डलाद्युद्धेखादुपलक्षणविधया जडं जगदुच्यते । प्ररूपशब्देन च जीनरूपम् । वज्ञडजीशात्मकं जगद्द मञ्जकर्वकमिति हि प्वतिद्धम् । आदित्यमण्डलाधुत्पत्तेः प्रामेव, 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते', 'तत्तजोञ्छज्ञत्', 'एतसाजायते प्राणा' इत्यादिष्यादिख्रशिवोधिकास

तसां मुद्धश्रह्मतावेवेति सांस्यमतम् । न च कर्ता कारियता हरिः इरयुक्तमञ्चानुप्रवेदो हि कर्नुस्ता-देवं तु तहुक्तिवेपस्यमित्याश्रक्ष समापत्ते न च ब्रह्मोति । 'असङ्को स्वयं पुरुषः' इति सुनात् । पत्रविद्यतितत्त्वेषु श्रुवास्य श्रितिधिन्यतस्त्रस्य निवेद्य इत्याराङ्गाहुः तत्त्वं त्विति । स एप इत्युपसंहार-श्रुतिः । एवं सतीति भाष्यं विवृण्यन्ति स्म अन्त इति । नतु भाष्ये एवं सतीत्रसाभिमानिन् एव कर्तृत्वे सतीत्वर्थः । अत्र तु पश्चम्यन्तं कुत इति चेन्न विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति । अर्थादिति असङ्गलरूपार्थोत् प्रकृतेर्विकारशीलायाः । एतेपामिलादीति भाष्ये एतेपामादिलादीनाम् । एतत् एति गच्छतीलेतत् 'एतेस्तुइ च' इति सुत्रेणादिश्रलयस्तासः तस्य तुडागमथ । कर्मेति कियत इति

कर्न 'सर्वधातुम्यो मनिन्' इति मनिन् । कृति कर्म जगदित्युक्तम् , तच जडम् ।

'ईषरः सर्वभूतानां हृदेशेर्जन तिष्ठति । आमयन सर्वभूतानि यहारुदानि मायया' ॥

इति ग़ीतातः । पुरुपेति पुरुपाणामित्युक्तः पुरुपशन्देन जीवः । प्रकृते । अत्रेमां श्रुति सक्तानाहः पूर्वापरसंवन्धायः। अत्र हि पालास्त्रिते । निराकृत्येति अत्र हि पालास्त्रित्वातः सक्तानाहः पूर्वापरसंवन्धायः। अत्र हि पालास्त्रित्वातः । निराकृत्येति अत्र हि पालास्त्रित्वातः । अत्र हि पालास्त्रित्वातः । निराकृत्येतः । अत्र ति विद्यापात्रक्षातः । अत्र ति विद्यापात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात् एतच्छन्देनेति भाष्यमवतारयन्ति एतेपामिसेतच्छन्देनेति । उक्तार्थस भगवदिच्छया प्रसिद्ध्य-भावात् प्रसिद्धार्थमाहुः उपलक्षणिति । पुरुपेति भाष्यं विवृण्वन्ति पुरुपदान्देनेति । जीवेति पुरि शेते इति न्युत्पत्त्वा जीवरूपं जगदुन्यते । तज्जडेति भाष्यं विवृण्वन्ति तज्जडेति । भतानीति सत् क्मादि पिशाचादि च तेजोषाम छान्दोग्यश्चतिः । इत्यादिहिबति ।

श्रुतियु सिद्धम् । अत्रापि पूर्वमिन्द्रप्रवर्दनसंवादं एवमेव सिद्धमतलद्वरोधेनात्रापि कर्तृत्वस्र व्रह्मपत्रमंगेवितम् । न त पुष्ठप्रवर्दनसंवादं एवमेव सिद्धमतलद्वरोधेनात्रापि कर्तृत्वस्र व्रह्मपत्रमंगेवितम् । न त पुष्ठप्रवर्दनेन देहमात्रमभिनेत्य तत्कर्तृत्वस्य प्रकृत्यभिमानिति संभवद्वक्तिक्त्त्वेन तद्ब्ष्ट्रीक्तः सर्वश्रुत्यप्रयुपे विषेषः । नच, न जायते न व्रियते वेति श्रुतेजीवीत्पत्तिः सिद्धान्तेऽप्यनिष्टेति जडजीवात्मक्रजगत्कर्तृत्वस्य प्रमानानी व्युव्यतिन्तं दि श्रुत्वत्वर्तेण व्युवस्पत्त्याया उत्यत्तेस्त्रम्यः । अतो जडवत् सक्ष्यान्यश्रामावाभावादेव, न जायत इत्युप्यत्तेने सिद्धान्ते दोषः । नच सिद्धान्ते उपज्यप्य-विधावत् पूर्वपत्रे संकोच इति दोपग्रीव्यात् साम्यं अङ्क्षम् । न्नाः प्रकृत्या प्रकृत्वने तद्दादस्य युक्ततया उपज्यप्यविधाया अदृष्टत्वात् । प्रकृत्यभिमानिनस्व्युत्तवेन तत्कत्वपत्ते श्रुव्यम् । स्वत्यत्ते स्वय्यामित्रमञ्जाद्वावाचक्रमिति श्रुव्यम् । स्वत्यत्वम् स्वय्यामित्रमञ्जव्यत्वावाचक्रमिति श्रुव्यम् । स्वत्यत्वम् स्वय्यापत्ते कर्ष्वित मन्तव्यत्वात स्वप्रमापि विश्वप्येत्व वागादीनाम्याक्तानां रुप्या । तस्त्वत्वस्य विश्वप्यत्वस्त्वस्य विश्वविद्यत्वादिति । तस्तावत्र प्रकृत्यभिमानी जीवो न तक्तर्त्तेन सिद्ध्यतिति न तद्विष्ठिता प्रकृतिः कष्णिनित्यर्थः ॥ १६ ॥

#### रदिमः ।

'एतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वासुज्योंतिरापः पृथ्वी विषयस धारिणी' ॥

इति । मुण्डके आदिपदेन 'द्यावाप्रधिवी जनयन् देव एकः' इति । पूर्वसिद्धमित्यस माध्यसार्थोन्तरमाहुः अञ्चापि । पूर्वमिति भाष्येपि पूर्वमनुगनाधिकरणे कौपीतिकिनाहाणे वा पूर्वम् । एवमेवेति जगद् महाकर्तृक्षमेव सिद्धम् । तदनुरोधेनेति भाष्यं विवृण्वन्ति अतस्तदनुरोधेनेति । अन्त्रापीति कीपीतिकत्रावणिषि । संभवदिति प्राक्तनकर्मद्वारा । कर्मणां प्ररोहेकल्यभावलम् । सर्वेश्वतीति यतो वा इमानीति श्रविविष्ठवः । न जायत इति 'न जायते व्रियते वा विपर्शित' इति । न च निपथित् सूर्य इति श्रङ्काम् । सूर्य आरमा जगतस्त्रस्युपश्रेति आरमत्नात् । ब्युचरणेति सर्वे एव जीवाः सर्वे एवारमानः इति न्युबरणं समागमः । 'अनित्यं जननं नित्यं परिच्छित्रं समागमः' इति सुनोधिनीकारिकायाः । जडे शन्दरूरस्सगन्धस्यर्थरग्रष्ट्रतिवजीवेष्वित्याहुः अतः इति । अन्यया-भावः रान्दादिवरावृत्तिः । अध्यतकल्पना चेति गाप्यमवतारयन्ति न चेति । उपलक्षणेति एतच्छन्देनोपटक्षणविषया । संकोच इति देहमात्रसंकोचः । बङ्कते न च ब्रह्मेति । सांख्येति सांस्यैरिभमतं जडं प्रकृतिः मस असङ्गपुरुपस्तदुमयवाचकमभिमानिवाचकमिति यावत् प्रतिविग्यं वा वडं प्रस्त तदाचकं वीपक्रमगतं ब्रह्मपदिमित्सर्थः । स्वरूपेति सत्यं ज्ञानमनन्तं बृह्मेति श्रुत्युक्तम् । अतः सुपुसाविसादिमार्व्य विदृष्यन्ति स अतः सर्वेति । अञापीति कौपीतिकशक्षणेपि । विमितिष्ठन्ते इति जागरिते विप्रतिष्ठन्ते तस विषयोपपादनं पूर्वसुक्तम् । न जीवादिति मायः । माणात्मीत भाष्यं विवृण्वन्ति न च प्राण इति । पूर्विविति अनुगमाधिकरणे । कौपीतिकशासणे वा पूर्वम् । तद्धिछेति प्रतियिम्याभिष्ठिता प्रतियिम्याभारमूता प्रकृतिः । न च गीताविरोभ इति वाच्यम् । यवपि क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्देशाच्याये क्षेत्रज्ञनिरूपणं न्यायं तथापि क्षेत्रेषु देहेषु द्वा सुपर्णेति श्रुला

# जीवमुख्यप्राणलिङ्गादिति चेचङ्याख्यातम् ॥ १७ ॥

किंचिदाराङ्क्य परिहरति । नन्यज्ञ जीव एव प्रकान्तः। कैप एतद् वालांके पुरुपोऽश्विपष्टिति । ब्रह्म त्वचापि न सिद्धमेतादर्श, नैतादशमिति । अतः शयनोत्थानलक्षणजीवधर्मदर्शनात् तस्यैय ब्रह्मत्वं जगत्कर्तृत्वं च।तत् स्वतोऽज्ञ-पपद्यं प्रकृतौ फलिष्यति । अथया सुख्यप्राणलिङ्गमप्यश्चादित । प्राण एवैकथा अवतीति सुपुरी तस्यैव वृत्तिरुपलन्यते । विचमानादेव सर्वोत्पत्तित्वस्यौ।स च

#### भाष्यप्रकादाः ।

जीवमुख्यमाणिळङ्गादिति चेत्तद्भ्याख्यातम् ॥ १७ ॥ भाष्यमत्र निगद्ण्यारिवनः ।

जीवमात्रस्याश्वस्यनिरूपणत्वात् उपद्रधेसादिना मद्यनिरूपणात् । न चात्र मानाभाव इति श्रञ्जम् । अद्र इति जीवे मोकृत्वसिद्धा भोकेति भोकृत्वस्य प्रथमुक्तस्य मानत्वात् । न चात्रवाद इति श्रञ्जम् । गोरमत् । न चात्रवाद इति श्रञ्जम् । गोरमत् । न चात्रवाद इति श्रञ्जम् । मानावाद्यात् । जीवरूपेण भोकृत्वस्यावरणात् । अन्यया माण्ड्वयोपनिषदि स्यूज्युक्वोक्तिविरोधः स्थात् । न च चरणरूपेण स्यूज्युक्विपिति श्रञ्जम् । अप्न । न च श्रञ्जतेरनादित्वं न युक्यतः इति श्रञ्जम् । मायया च निपेनितिमिति वाक्यात् । माया प्रकृतिरिति । न च क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिर्देशिवरोप इति श्रञ्जम् । उपक्रम् । उपक्रम् । उपक्रम् । उपक्रम् । उपक्रम् ।

'प्रकृतिं पुरुषं चैव क्षेत्रं क्षेत्रज्ञमेव च । एतदेदित्तमिष्ठामि ज्ञानं ज्ञेषं च केशव' ॥

इति ज्ञेयोकेः । न च क्षेत्रक्षत्रज्ञगोरेवं सांस्परीताः सर्वनिवेदाः क्षेत्रक्षेत्रज्ञनिद्दः इसध्याय-नाजः इति श्रञ्जग् । प्रतिविम्बसः विद्वन्मण्डने दूषणात् निरीश्यवादापत्तेश्वेति ॥ १६ ॥

जीवसुष्ट्यमाणिङ्क्सिति चेत्तद्भ्याच्यातम् ॥ १७ ॥ निगदेति । तयाहि । किंचिदिति प्रतीतार्थस्योगायमात्मा मक्षेति यातीरमावणे जीवस्य मक्ष्यविक्तंपक्रमा जीवपरः केष इस्त्र जीवः स्रष्टः । सुप्तात् सुपुप्ताच जीवाच्य्रीती एष्टिः तत्कर्तृत्वं प्रतिविम्ये वाधितम् । प्रकृती भविष्यति उपसंहारे स एष प्राण एव विज्ञानात्मेस्येकवचनेन सांस्थवाददर्शनात् फलनिरूपणेषि पापाह्त्यादीनां संभव इस्त्राव्यक्षेति । नतु क्षत्र ते कवाणि इत्युपक्रम इति चेतन्नाहुः क्षत्र त्वित्वः अस्त्राव्यक्ष्यति । अस्त्रुपक्षम्यति सिद्धं ततस्त्रपृथ्योव तु वातिमावणोको जीव उपकृते उक्तः । अत्य इति वाच्यायिचात् । जीवसुस्यप्राण्-किङ्मादिलेकवचनादेकं हृष्टमेकं क्षित्वे त्याच्या दुर्धं विविद्धं व्याव्याय सुष्ट्यप्राण्-किङ्मादिलेकवचनादेकं हृष्टमेकं क्षित्रसित्वाच्यात् सुष्टं व्याविक्तं व्याव्याय सुष्यप्राणिक्तं वित्येकवाच्यात् स्त्रित्वे विविद्धं स्त्रायंकपातुमावं न कि तु सुपुष्टिसितिस्यावाचकः यदा सुष्ठः स्वयं न कंचन पश्चति इति सुद्धेकवाद्यस्य सुष्टं स्त्रवाचिक्रमावणे प्रतिति वेते इति सुपुष्टिनाद्यापा उक्तेश्च सुपुष्टानुक्शात्सरिः सुव्यवस्याच्याः चित्रक्षेत्रस्य स्त्रिकं स्त्रवाचक्रमाव स्त्रवाचक्रमावणः चित्रकेत्रस्य हिते । नत्रव्यवस्यस्य हति चेत्राहुः सुपुष्टाविति यदा सुष्ठः स्तर्म न कंचन पश्चति अपासिन्तं प्राण प्रविक्रमा प्राण प्रविक्रम प्राण्टा स्तर्मा कंचन पश्चति अपासिन्तं प्रत्यविक्तस्य स्तर्म न कंचन पश्चति अपासिन्तं प्रत्यविक्तस्य स्तर्म न कंचन पश्चति अपासिन्तं प्राण्यावनं प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम्यावनं प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम् प्रतिविक्तम् मात्रविक्तम् प्रतिविक्तम् स्वावित्वस्य स्तरम् विक्तम् प्रतिविक्तम् स्तरम् वित्रवित्याविति यदा सुष्टाः स्तरमं कंचन पश्चति अपासिन्तं प्रतिविक्तम्यावित्वस्यावित्वस्य स्तरम्यादित्वस्य स्तरम्यावनं प्रतिविक्तम्यति स्तरम्यति स्रत्यावित्वस्य प्रतिवन्ति स्तरम्यावित्वस्य स्वावन्तम्यति स्तरम्यति स्वावन्तम्यत्वस्यति स्तरम्यति स्तरम्यति

प्रकृत्यंशोऽतो जहादेव प्रधानात् स्ट्राविष सर्वोत्पत्तिः। अतोऽसात् प्रकरणाजी-वद्वारा साक्षाद्वा प्रकृतेः कारणत्विमित्येवं प्राप्ते उच्यते तद्व्याख्यातम् । एतयो-रुभयिहङ्गत्वमेव नास्तीति, आश्चयत्वादिह तद्योगादित्यत्र सर्वमेव कार्यं भगवत एव नान्यसादिति । अतोऽसाव् ब्रह्मवाद एव सिद्ध्यति, न प्रकृतिवादः ॥ १७ ॥

अन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके ॥ १८ ॥

समतेन परिहारसक्त्वा नियतधर्मवादेनापि परिहारमाह । सापप्रति वोधो जीवधर्मावेव । चक्षुरादिलयाधारत्वं प्राणस्वेति । तसिन्नपि पक्षे अन्यार्थं तद्धर्मकीर्तनम् । भेदे हि तन्निराकरणमवद्दमं कर्तव्यमिति तुदाव्यः । ब्रह्मप्रति

#### भाष्यप्रकाशः।

रूयातमित्युपरम्यते ॥ १७ ॥

अन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामपि नैयमेके ॥ १८ ॥ अत्र सांख्यमतमाचार्यदेश्यानामन्येपामप्यनुमतं न भवतीति ज्ञापनाय सत्रत्रयोजनमाहुः समतेने त्यादि । नियत्पर्यमेवादस्यरूपमाहुः स्वापेत्यादि । परिहारमाहुः तस्मिनित्यादि । यसिन् पश

अन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामिष् चैवमेके ॥ १८ ॥ अत्र जैमिनिन' तोक्तः प्रयोजनं वक्तुमाहुः अत्र सांख्येति । आचार्यदेदयानामिति ईपद्ना आचार्या आचार्यदेश्याः 'ईपदसमाती कल्पन्देश्यदेशीयरः' इति स्पेण देश्यप्रत्ययः । अन्येषानाचार्यदेश्यन्तं प्रतिपिकरणं स्कृत्येन द्रण्यात् । अन्येषामिति जैमिनीनान् । नियतेति स्वापप्रतिवोषी जीनसैव पद्यपिक्यपारस्तं प्रापसेति नियत्यर्यवादः 'तस्त्रमाणं सादरायणसानयेक्षस्तात्'ः इति स्पे पत्तपर्धमेच जीवलयोत्तमौ । सृतिवेलक्षण्येन माणकितिनमाश्रपत्रस्रवोधाय । जुत एतदवगम्यते तत्राह उपक्रमोपसंहाराभ्यामेवावगम्यते । 'यो वै वालाक एतेपां पुरुषाणाम्' इत्युपक्रमे सुख्यं ब्रह्मैव निर्दिष्टम् । तज्ज्ञानेनासुरजयः, सर्वेषां भृतानां श्रेष्ठयं खाराज्यमाधिपद्यं वेति फलम् । न ह्येतदृद्वयससुख्ये संभवति । अपि च प्रश्नुज्याख्यानाभ्याम् । 'कैप एतद् वालाके पुरुषोऽद्यापिष्टेति प्रश्नाः। तत्र जीवस्य ज्ञातत्वादिधकरणमेव न ज्ञातम्। यत्रेष एतद्वालाके पुरुषोऽद्यापिष्टेति

#### भाष्यप्रकाशः ।

एतयोजीवमुख्यप्राणधर्मत्वात् तिष्ठङ्करवमेयः, न ब्रह्मधर्त्यं, तिसन्तिपं तद्वभीणां कीर्तनमन्पार्थं प्रक्षनिधार्थम् । तथा च ब्रह्मपरिचायनाय तन्व्येपत्वेनतत्कथनात्रीतेन सांव्यमतिसिदिरित्थर्थः । नतु ब्रत्ने त्याव्याद्वस्य पञ्चस पूर्वसाख्यायस्त्यमेय कृतो नाद्वियत इत्याकाद्वायां तीः प्रयोजनमाहुः भेवे हीत्यादि । एतस्य मतस्य पूर्वसाद् मेदे यतो हेत्योजीमिननापि सांस्थमतिकारणम्बद्धस्य कर्तन्यमिति ज्ञापनाय तुग्रव्दो, न तु सिद्धान्तपक्षादस्योत्कर्पज्ञपनार्थः । गामावित्य च भूतानीत्यादिभिभूतादितवेकार्यस्य भगवत्कार्यत्येय सिद्धत्वादिति । तश्वस्मिन् पन्ने जीवन्नाव्योः क्षमन्यार्थत्वमित्यतः उपपादयनि च इद्धमतित्यादि । अपिचेत्यनेन स्वतं हेतुमाहुः

#### रहिमः ।

नैमिनिना ब्यासप्रहणात् जीवस्तरं ज्यासोक्तं यथाशाख्य । जिमिनः कर्मतरवाः' इति धर्मशाक्ते निवसपर्यवादः । यथा मृज्यादिव्यव्यक्षितारं जैमिनिः । अधिकारं व्यास आह् स्वापेव्यद्यिति श्रीत् यदा सुसः स्वपं न कंचन पर्यति अधास्मन् प्राण् पर्यक्षमा भवति । न ब्राम्धित पर्यत्य न सुस्यत्य प्रमाणि व्यास सुसः स्वपं न कंचन पर्यति अधास्मन् प्राण् पर्यक्षमा भवति । न ब्राम्धित पर्यत्य न सुस्यत्य । नान्यापि प्रमुण् पर्यक्षमा भवति । न ब्राम्धित पर्यत्य न सुस्यत्य । मृत्यापित पर्यत्य न स्वाप्ति पर्यत्य । आत्मापिकः कलादिभिनं मोगः इति जैमिनिस्त्र न अस्यत्य । आत्मापिकः कलादिभिनं मोगः इति जैमिनिस्त्र न अस्यत्य । आत्माप्ति वर्यप्रमास्यमे न स्वाप्ति । स्वाप्ति न स्वाप्ति स्वर्णम् स्वाप्ति स्वर्णम् स्वाप्ति वर्यत्य मृत्याप्ति न स्वर्णम् वर्षात्य वर्षात्य । स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् स्वर्णम् । स्वर्णम्यत्य । स्वर्या । स्वर्णम्यत्य । स्वर्णम्यत्य । स्वर्याप्त्यत्य । स्वर्णम्यत्य । स्वर्णम्यत्य

व्याख्यानम् । न हि नाडीज्ञाँपयितुं व्याख्याति, किं तु प्रतिज्ञातं प्रक्ष । कथमे-तद्वगम्पते, नाडीव्यतिरिक्त आत्मा ज्ञाप्यत इति तत्राह एवमेके । एके ज्ञाखिनो वाजसनेयिनः । तत्रापि दृश्यालाकित्राद्यणे, 'स होवाचाजातद्यानुर्यप्रेप एतत् सुग्नोऽन्नुद् य एप विज्ञानमयः पुरुपस्तदेपां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञान-मादाय, य एपोऽन्तर्द्धदय आकाशस्त्रसिञ्चेते' इत्यत्र आकाशश्चनं प्रक्ष सता सोम्य तदा संपत्रो भवतीति च । सं द्यापतो भवतीति च । तस्मादाधार-भूतत्रक्षज्ञापनार्थत्वाजीवसुख्यप्राणलिङ्गात् प्रकृतिवाद इल्संगतम् ॥ १८॥ इति प्रथमाध्यापचतुर्यपादे पद्यं विसुत्रं जगद्वाचित्रसणम् ॥ १॥

#### भाष्यप्रकाशः

उपक्रमेत्यादि । फलमिति उपसंहारे निर्दिष्टं फलम् । जीवस्य ज्ञातस्यादिति । एप इति पदेन बालाकिज्ञातपदार्थसैव निर्देशात् तथैत्यर्थः । रोपं स्फटम् ॥ १८ ॥ इति पछमधिकरणम् ॥ ६ ॥

रिक्षमः ।

गणसादन्यवेसर्थे प्रयुज्यते तत्र कि चेसगुत्तवा एतस्रयोगः स्चयति स्त्रान्वयान्तरम् । प्रश्न-व्याल्यानाम्यामप्येवमेवेके शाखिनश्रेति तदाहुरि चेसनेनेति हेतुमिति । उपक्रमोपसंहाररूपम् । समज्ञवार्थकेनापि नायं हेतुः समुज्ञित इति मावः । उपसंहार इति सर्वान्पाप्मनोपहसेसादिनोकः स्तिसान । भाष्ये । अमुख्ये साक्षात्राणाश्रये जीवेङ्गीकृते स्रति संभवत्यपि त परंपरयाश्रये मक्कण्यक्रीकृते सति संभवति । स्चितार्थं व्याख्याय वाच्यार्थं यक्तुमाहुः अपि चेति । अन्यवेखर्थक-मन्ययम् । मनोरमायां खरादेराकृतिगणत्वात् । केत्यत्र किमः सप्तम्यन्तात् किमोदिति अत्प्रत्यया-दिषकरणसत्तम्या अधिकरणविषयकः प्रश्नः इत्याहुः तत्रेति । प्रकृते । बालाकिज्ञातेति ज्ञातमत्र शास्त्रदृष्ट्या प्रत्यक्षं वा । अधिकरणं न ज्ञानमिति जीवाधिकरणं क्रिमिति प्रश्नः । द्वोचमिति उत्तरसं यद्धपेत्रकारकयद्विषयी प्रथ्नः तद्धपीविच्छित्तस्ततद्वदेश्यकं छक्षणादिनिहृषणमिति ब्युलस्या को षटः कम्बुग्रीवादिमान् षट इस्रत्र दर्शनेन ताद्यत्वाच्छ्रस्यन्तरसिद्धमाकाश्चनद्वोत्तरयतीत्वाहुः यत्रैष इति यत्रेलसाकाश्यान्दमञ्जणि इलर्थः । नतु श्रुलन्तरे पुरीतित शेते इति यत्रेलस पुरीतित इलर्थः। क्तो नेति चेत्तत्राहः नहीति । आकाशाति आकाशः शन्दो यसः प्रतिपादकस्तदाकाशशन्दं ब्रह्म । यमैप जीवः सुतोस्त् एतज्ञगत्सुतोसूत् । स्वयं विद्युणोति य एप इति विद्यानमयो जीवः प्राणाना-मिन्द्रियाणां विज्ञानं प्रकाशनसामर्थ्यम् । करणे त्युटा स्वविज्ञानेन प्रसक्षप्रणात्यामङ्गीकृतेनादाय गृहीला हृदय इलाकाशविशेषणम् । ससम्यन्तं न हृदयमद्यणोक्तमसक्षत्रमहृदयमिति नपुंसक-शंच्यात् । अत उक्तनाकाश्यान्दं मस्रोति । अन्यच सतिति सता मस्राणा तदा सुपुरी । स्विनिति खमालानमंपि इतः प्राप्तो भवति । सिद्धमाहः तस्मादितिं जीवमुख्येत्वत्र ल्यन्छोपे पश्चमी आधारमृतमञ्जापनार्थत्वात् जीवगुख्यप्राणिक्षमाञ्चाय पूर्वसूत्रोक्तरीत्वा प्रकृतिवाद इत्ससंगत-मिल्यर्थः । संगतिस्तु निर्वोद्दकरूपा प्रलिषकरणम् ॥ १८ ॥

हित पद्याधिकरणम् ॥ ६ ॥

# वाक्यान्वयात् ॥ १९ ॥ (१।४।७)

पुनर्जीवज्ञस्वादेन प्रकृतिकारणवादमाराङ्क्य निराकरोति । बृहदारण्यके चतुर्थे पछे च पाज्ञवल्क्यमेत्रेपीसंवादे, पेनाई नामृता स्यां किमहं तेन क्रुयां मिति विरक्तिमुक्तवा, यदेव भगवान् वेद तदेव मे ब्रहीति प्रष्टे तामिश्रमुखी-क्रल, न वा और पत्युः कामायेलादिना अमृतत्वाय ज्ञानमुपदिशति पष्टे । पुनरुपसंहारेऽप्येतावदर लल्बमृतत्वमिति होक्त्या याज्ञवल्क्यः प्रवत्नाजेति ।

#### भाष्यप्रकाशः ।

वाक्यान्वयात् ॥ १९ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति पुनर्जीवेत्यादि विषयमाहुः बृह्वि-त्यादि भवत्राजेत्सन्तम्। इदं वाक्यद्वयं प्रकृतिसंवन्धक्र्यकेत्रज्यकृत्यत्वापनपरम् । यथार्द्रन्धाये-तित्यारम्य वाणेकायनिस्त्यन्तेन नामरूपारमकप्रश्चीत्पचित्याभारश्रावणात् । सांख्यमते केवलस्त पुरुषस तथात्वाभावात् । किंतु प्रकृतसंतृष्टवत्यरम् । तेन तादशस जीवस प्रकृतितम् ।

वाक्यान्वयात् ॥१९॥ पुनर्जीवेत्यादीति जीव एव ब्रह्मेतिवादेन जीवस प्रतिविम्यत्वात ज्ञानमुपदिदेशेति अस्तत्वाय ज्ञानोपदेशसासंगतिनेति । स्यामिति हेतुहेतुमद्भावे हिन् तेन जन्मना संपूर्णेन कि क्षपीमिति कृतिविषयकप्रशः नामृतत्वसा कृतेश्व कार्यकारणभावः । न मृतत्वसा कृतेश्व कार्यकारणमावः । कृतिपदेन सेवाकृतिकर्मकृत्योविवक्षणात् मृतत्वेप्यसन्कृतिसंभवात् । अतो हेतु-हेतुमङ्गावे ठिङ्ग्पेमिष न नजौ । विरक्तिमिति । येनाहिमिति वाक्यार्थस्य व्यक्तलात् व्यक्तनयोत्तना वाक्यार्थेन विरक्तिव्यक्षनात् । भगवान् याज्ञवत्कयः । मे मम मैत्रेय्या मा इ इति न्छेदे मा मामिन् त्यर्थः । एवं विषयः स्कुटः संश्यस्क्रीत्यमाहुः संशययीजिमिति । पूर्वेति पूर्वं शारीरमास्रणं ततः पूर्वस्मिक्योतिर्वाद्यणे । भारमञ्योतिः समाडिति होवाचेति श्रुतेर्वद्यणः प्रकृतत्वम् । तत्र आत्मन इच्याचीति । नतु जायापलोरादित्वमपेक्षितमित्याश्वक्षाहुः स्वमतीत्येति । स्वप्रतीतिदेग्यलोनोत्ति । नतु दम्पलोर्गियसमार्यारूपयोः स्वप्रतीला वियत्वमस्त्येवेति चेत्र मुक्तस्य विषयरागामानात् मार्याया अपि 'पुत्रे कृष्णप्रिये रतिः' इति वाक्याद्विपयप्रियत्वाभावात् । जायायाः पत्नीत्वे दम्यसोः सहाधिकारस्य पूर्वतत्रसिद्धस्वात् तयोः त्रियत्वं स्वप्रतीतिगोचरो न भवति तथा च प्रतीतिन प्राधान्यात् न पाठकम इति मानः । यहा पुत्राणामादी पुत्रादी पुत्रा आदयो वेपां नितनसङ्गतिनां ते पुत्रादयः पुत्रादा च पुत्रादयथ पुत्रादयस्तेपाग्येक्षयेखयः । जीवमेवेति अयमात्मा महोति श्रुती जीवे आत्मपदमयोगात् । जीवस्येति । भाष्ये । तदिल्लव्यं स्तप्रधिकं तस्येति निष्मनं तसार्थो जीवस्रेति अन्ययार्थ आत्मत्वेन घोषानन्तरमिति । तत्रेलत्र विषयसप्तमी तदर्यस्तद्विपय-कमेव जीवविषयक्रमेव दर्शनादिकं विषत्ते इति माध्यान्वयः 'न ना अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति आत्मनस्त कामाय पतिः त्रियो भवति न वा और जायायाः कामाय जाया त्रिया भवति आत्मनस्त

तत्र जीवस्य प्रकरणित्यं ब्रह्मणो चेति संदायः। तत्रात्मनः प्रियत्यं स्वप्नतीत्या पुत्रावर्णक्षया बोधयञ्जीवमेवोपकमे आत्मत्वेन वदति। तवन्न तत्र दर्शनादि विधत्ते। तेन सर्व विदित्तिति फलमाह्। तत्र कथमात्मज्ञानेन सर्वज्ञान-मित्याकाङ्क्षायां, ब्रह्म तं परादादित्यादिना, इदं सर्वं यदयमात्मेलन्तेन तस्यैव मर्वन्यमाह।

भाष्यप्रकाराः ।

जीविलिक्स्य भूयस्तात् । अथवा ब्रह्मणः प्रकाणित्यम् मृत्यस्वरूपस् फलखोक्तत्वादित्याश्येनातुः तत्र्यत्ति । एवंचास्मित्रपि छरे आनुमानिकं नेत्यानुमानिकछ्यादाकाशादिषु कारणत्वेन वेद्याकाशादिषु व्याप्तिकं नेत्यानुमानिकछ्ये योजनं पर्यवस्यात् वित्याक्षाशादिषु कारणत्वेन वेद्याकाशादिषु हित्त क्षेत्रकाष्ट्रपाद । अवो नात्तुमानिकछ्ये योजनं पर्यवस्यात्यावयेन पूर्वपक्षमातुः नवात्मन इत्यादि । स्वमतीव्यति लीकिक्या समतीव्या । जीविमिति प्रकृतिसंस्प्रं पुरुष् । नवतः नवित्य विवस्यात्मने वेद्याक्षमात्रकाष्ट्रपाद निक्षमा क्षेत्रका ने परादादित्यादिना । अर्थस्तु न्याक्षमात्रिक् । नवात्मने वेद्याति वेद्याति वेद्यातं नवस्यमाणत्वस्य कृत्यनात्मन्य आत्मनः सक्षाद्यात्म्यक्षमात्रि । वेद्यादि । वद्यावित्यस्य विवस्यमात्रकारि । वद्यावित्यस्य विवस्यमात्रकारि । वद्यावित्यस्य । स्वस्यादात्मज्ञानि विवस्यमात्मः । वयाचात्मनः सर्वस्यात्मकात्मने मान् पर्वसत्यम्यमात्मात्मात्मित्रकारि विवस्यमानः । वयाचात्मनः सर्वस्यादात्मज्ञाने सर्वेद्यान्यस्य । वयाचात्मनः सर्वस्यात्मकात्मने सर्वस्यान्यस्य । वयाचात्मनः सर्वस्यान्यस्य सर्वाद्यस्य । वयाचात्मनः सर्वस्यान्यस्य सर्वाद्यस्य । वयाचात्मनं व्यवस्य सर्वाद्यस्य । वयाचात्मनं व्यवस्य सर्वाद्यस्य । व्यवस्य सर्वाद्यस्य व्यवस्य सर्वाद्यस्य । वितस्य सर्वाद्यस्य सर्वाद्यस्य । वितर्वस्य वितर्वस्य व्यवस्य व्यवस्य प्रति । वयाचात्मक्षयः सर्वाद्यस्य वितर्वस्य व्यवस्य व्य

स्तमाय जामा त्रिया भवति' इत्यास्य जास्या जास्य इष्टब्यः श्रोतच्यो मन्तव्यो निदिच्यावितव्यो भेत्रेत्यात्मत्तव्यो भिदिच्यावितव्यो भेत्रेत्यात्मति वा और रहे श्रुते मते विद्वाले त्रियत्ते विचत्ते । स्वार्ये । तेनेति आत्मश्रवणादिना श्रुतियद्ध । स्रकृते । यह्यमाणेति अपराधिनम् । सार्वेति त्रेषा च अद्ध दितीयायाः अन्यदिलाच्येति । आत्मन इति भाष्यीयस्य तस्वेत्यस्यायः । मित्रकृति भिद्यात्मापित्व अपराधिनम् । मित्रकृति भिद्यात्मापित्व अपराधिनम् । स्वार्वेति भित्यात्मापित्व अपराधिनम् । स्वार्वेति श्रीव्यात्मापित्र प्राप्तिक त्रित्वात् । स्वार्वेति भाष्या महिते भाष्यां विवरीतुं श्रित्याद्धम् यथा स्वार्वेति भाष्यात्मित्र भाष्या विवरीतुं श्रुतिमादुः यथा सुन्तु भेतिक आद्यत्व य यथा शीणाये प्राप्तायाये च प्राप्तामानस्य न पाद्यान्ध्यत्यस्य ता अच्ये एहितः स्र यथा श्राद्या स्थापानस्य न पाद्यान्ध्यत्यस्य वा अच्ये एहितः स्र यथा श्राद्यान्य स्यापानस्य न पाद्यानस्य स्वर्वेति । सोष्यः । भाष्यं विद्यस्य स्वर्वेतः स्वर्वेतः । सोष्यः । भाष्यं विद्यस्य स्वर्वेतः स्वर्वेतः । सोष्यः । भाष्यं विद्यस्य स्वर्वेतः स्वर्वेतः । स्वर्वेतः स्वर्वेतः स्वर्वेतः स्वर्वेतः स्वर्वेतः । सेष्यः । भाष्यं विद्यस्य स्वर्वेतः स्वर्वेतः स्वर्वेतः स्वर्वेतः । स्वर्वेतः स्वरंतः स्वरंति । स्वरंति स्वरंति । स्वरंति

तदनु कथमसिन संघाते आत्मज्ञानं भवतीत्याकाङ्क्षायां दुन्दुभ्यादिवः द्यान्तत्रयमाह । परंपरया वाद्याभ्यन्तरभेदेन । यथा महाकोठाहरे दुन्दुभेई-न्यमानस्य शब्दो ग्रहीतो भवति । तत्र करणं दुन्दुभिदर्शनं दुन्दुभ्याधातदर्शनं वा । अनुमानद्वारा चित्ते तत्र निविष्टे तत्साक्षात्कारो भवतीति तथा आत्मनो योधककार्यानुसंघाने तत्साक्षात्कारो भवतीति । तत्र कथं सर्वत्वमित्याकाङ्क्षायां तत एयोत्पन्नं सर्वे नामरूपात्मकं तिसन्नेव ठीयत इति । स यथेति द्वयेनाह । मध्ये

#### भाष्यप्रकाशः

च्छन्दे श्रुते, कसायमिति जिज्ञासायां योग्यतया सजातीयग्रन्दान्तरेण वा कारणमग्रुमिनोति । एवमग्रुमानद्वारा चित्ते तत्र निविष्टे ततः प्रयक्षेतान्यथा वा तस दुन्दुमेः साक्षात्कारो भव-तीति दृष्टान्तः । तथात्रात्मयुग्रस्तायाम्, आत्मनो बोघकानि यानि चेष्टादिरूपाणि तत्कार्याणि तेषां विचारेण चित्तेऽन्तुमानद्वारा आत्मानुसंग्रेन तस्नात्मनोऽप्यस्मिन् संघाते अवणादिभिः

तथा चिति योग्यत्तयेति एकपदार्थेऽपरादार्थसंवन्यो योग्यत। एकस्मिन् पदार्थे महाकोलाहलाभिभावके शन्देऽपरपदार्थस दुन्दुभेः संबन्यः । स्तान्त्वतान्त्वतः संबन्यः सं शन्दः तस्माद्वा एकस्मादात्मनः इति श्रुतेः तेनान्त्वत आकाशस्त्रवान्त्वितो वाशुरित्यं संबन्यः सहराः। भनया कारणानुमानं
दुन्द्विभिश्चन्दः क्रचिदाश्रितः शुभत्वाद्रपादिविदिति । नत्तु रूपादिकं न दशन्तः साध्यतायच्छेद्वनस्वरूपसंबन्धेन हेतुतावच्छेदकसम्वायसंबन्धेन हेतुमति घटादिरूपादौ साध्याभावात् । मद्युत
साध्याभाववद्वित्त्वेन साधारणो हेतुरिति चेत्र पदादिभिन्नोपिश्विन्दूरपादौ साध्याभावात् । तथा च
श्रुतिः 'तस्माद्वा प्रवस्मादात्मन आकाशः संभृतः आकाशाद्यश्वनीयोरिविर्द्रपादौ स्थान्यः प्रिवी प्रिवन्या
श्रोतः 'तस्माद्वा प्रवस्मादात्मन आकाशः संभृतः आकाशाद्यश्वनीयोरिवर्द्रमेत्रस्याः अक्ष्यः प्रिवी प्रिवन्या
श्रोतः पत्त्रस्यानितिः । स्त्र नैयस्तन्तमात्र निश्चहस्यानिस्वरुक्त्यान्यविष्ठाः स्वातीयिति ।

'सर्वः शञ्दो नमोवृत्तिः श्रोत्रोत्पन्नस्तु गृद्धते । वीचीतरङ्गन्यायेन तदुरपनिस्तु कीर्तिता' ॥

विवासक्षणपेन तरुरावस्तु काविता व इति मापापरिन्छेदस्य मुक्तावल्याम् । दूरस्यक्दस्याप्रवाहाह श्रोञित नतु मृदङ्गाय-बन्छेदेनीत्मत्ते शन्दे श्रोने कथमुरापिरित्सत बाह बीचीति आयग्रन्दस्य चिहदेवदिगवम्छिन्नोत्य-शन्दस्तेनैव शन्देनोत्पाबते एवादाशन्दत्यापकः । एवं कमेण श्रोन्नोत्मतः शन्द उपलम्यत इति । एवं च श्रोन्नोत्मन्नेत तत्कारणं शन्दायनुमिनोति तेन शन्देन तत्कारणं तेन तत्कारणमित्येव सवातीयशन्दान्तरेण कारणं दुरन्दुमिमनुमिनोति शन्दान्तरं कारणजन्यं कार्यव्यात् पटवदिति कारणं दुन्दुम्यादिकमिति । अनुमानेति भाष्यं विश्वपन्ति एवमनुमानद्वारेति । तन्नेति दुन्दुम्यादै जानाति इन्छति यतते इत्यनेन्छा न नियतेत्याश्ययेगाहः ततः मयन्न इति । अन्यपेति । अप्रवक्तर्नुत्वेन द्वितीयपश्चे दुन्दुमिसाक्षात्कारोत्तमितिः सोक्ता । तथिति माष्यं विश्वपन्ति तथान्नात्मति । सुसुस्तेति बोद्धमिन्छायां सन् भग्नावः खिर चेति चर्त्वम् । तत्कार्याणीति शरीरकार्याणि शरीरकात्वेतपृथ्येति अग्रेशन्यात्। अनुमानेति अनुमानं च संपातः आस्मवान् चेद्यान् स्वात्वेत्यसंपातवत् । कार्योदिति वा देतुः । माष्यप्रकार्ये तत्र कार्यज्ञकानुमानमित्यम् वक्ष्य-

#### भाष्यप्रकारतः ।

साक्षात्कारो भवतीति अत्र प्रथमो दुन्दुभिदद्यान्तः परंपरया ज्ञानजनने । शरीरसमवेतचेष्टया निमित्तभृतसारमनो ज्ञानात् । द्वितीयस्तु बाह्याद् मेदेन ज्ञानजनने । तत्र वाह्यश्रन्दा रागादि-भेदज्ञापकास्ते शन्दप्रयोजकं नेतरमेदेन प्रत्याययन्तीति तांस्तद्वहणाय न शक्तुयात् । यीणाया वीणावादस्य वा ग्रहणेन तु अयमीदशः शब्दो न केयलमञ्जलीसंसर्गेत्रयुक्तः, किंतु मनोव्यापार-विशेषप्रयक्त इति ज्ञायते । अतः स शब्दत्तत्कारणस्य बाह्याङ मेदेन ज्ञापकतया गृहीतो भवति ।

माणत्वात् । एतदन्तमानद्वारा संघातारमवान् इत्यन्तमितिविषयास्यारमनोन् अनुमितेरन् पश्चात् चित्तपुर वेशसानुपश्राद्वा संघानेनुमितिविषयत्वेन ज्ञाने संघडने 'संघानं स्वादिभपवे तथा संघडनेपि च' इति विश्वात । चित्तसाधिकरणलोकेः । मनिस धीरिव चित्तेपीति । भवतीति यथा ःचैद्यदेहोस्थितं ज्योतिरित्यत्र भगवस्त्रभेययछेन जीवदर्शनं तथा द्रष्टव्य इति श्वतियछेन भवति। अन्त्रेति मैत्रेयीनाह्यणे। अनेन प्रकाशेन परंपरयेति भाष्यं विवृतम् । ज्ञानेति आत्मनो ज्ञानजनने । उपपादयन्ति ज्ञारीरेति चेष्टाकिययोभेदोऽस्मन्मतेऽतः शरीरसमवेता चेष्टा । निमित्तेति शरीरसमवेतचेष्टानिमित्तमुतस्य अनेन आत्मनो बोधकानि यानि चेष्टादिरूपाणि कार्याणि तैथिते चात्मान्तसंधाने जीनसाक्षात्कारो भवतीति भाष्यार्थः । नतु चेष्टावस्त्वं हेतुरर्थान्तरसाधकम् । संघात इन्द्रियवान् चेष्टावस्त्रादिति चेत् तत्र द्वितीयदृष्टान्तमाहेलाहुः द्वितीयस्त्रिचित याद्यादास्मनः सकाशाद्वाद्यादिन्द्रियसमृहात् लिङ्गदेहात् वृत्तावप्येयमर्थी बाखग्रन्दस्य मनसः आत्मनो वा मेदेन ज्ञानजनने । तन्त्रेति तत्र श्रुतौ । वीणार्या वा विचायमाणायाम् । बीणाशन्दाबतुर्ध्यो पष्टवर्थे । कोठाहरूमावात् परमेश्वयेवद्योग्यशन्दा रागादानुकूठा बाह्या अतिरिक्ताः शन्दाः रागतानमूर्ण्कनानां भेदा भैरबादयस्तेषां ज्ञापकाः शन्द-रागाधग्रक्षण याथा आतारकार राज्यार राज्यानपुरण्याया पदा गराग्याच्या सामान्यं विद्याय रागादिषदं वीणापदस्चितम् । वीणायविषद्धयात् वेति श्रुतिप्रसिद्धार्यात् ते रान्दाः शन्दप्रयोजकं मनोच्यायारं नेतरभेदेन इतरिहत्त्वरारीरं ततो नेदेन न प्रसाययन्ति मनोच्यापारो न हिन्नभिन्नः रागादिभेदज्ञायकश्चन्दप्रयोजकत्तात् अस्मदायस्यस्यागशस्वत्त । इति तानिति इति हेतोः तान् अन्दान् तहहणाय छिङ्गभिद्यमनीव्यापारप्रहणायात्मपदार्थमनीग्रह णाय वा । न शक्तुयात्र शक्तान् हेतून् पुरुषः छुपीत् इति श्रुलाज्ञानिभी लिङ् । सिंहें कं शब्दं शकुयात् इत्याह बीणाया इति । अद्दर्ण ज्ञानम् । तथया रागादिभेदज्ञापकशुन्दानामिभावके काँसिबिच्छन्दे श्रुते कस्यायं शस्त्र इति जिज्ञासायां योग्यतया सजातीयशस्त्रान्तरेण वा कारणमतु-मिनोति । एवमतुमानद्वारा चित्ते तत्र प्रविष्टे प्रयतनेनान्यथा वा तस्ता बीणायाः तद्वादस्य वा साधात्कारो भवतीति । एतादश्चम्रहणे न तु अयमीदशः बीणासंबन्धी शब्दः समानी न्यापारी सगादिभेदज्ञापकश्चन्द्रप्रयोजको न त्वद्वछीचाङ्मविशेपजन्यशन्द्रप्रयोजकोऽतो मनोब्यापारिवशेप-मुक्त इत्युक्तम् । स द्वान्दो वीणाश्चन्दः । तत्कारणस्येति मनोन्यापारविश्वेपस्य मनस्रो वा विठ्यापुर नाषाछितात् । तथा च मनोव्यापारिकोषं छित्रमित्रं नीणाशन्दप्रयोजकत्वात् आत्मवत् यग्नेवं तग्नेवं गन्पवत् । नतु पक्षः पक्षतावच्छेदकावच्छित्रभेदवान् कथमिति चेत्र मनोच्यापाविशेषं पद्मः । तस्य पोडशक्रिकेनेदात् मनोच्यापारस्य ठिङ्गनिषेशेषि तद्विशेषस्य ठिङ्गनिषेशामावात् । नन्यस्त्वेषं प्रकृते भारतिषये क्रिमायातमिति चेन्न मनसं भारमस्तात् । तद्व्यापारतद्विशेषयोरस्यारम-

१. इतिपर्द प्रतिमधिकार्थन्येति ।

#### रहिमः।

'स एप जीवो निवस्त्रस्तिः त्राणेन घोषेण गुहां प्रनिष्टः । मनोमयं स्हमगुरेस रूपं मात्रा स्वरो वर्ण इति स्वविष्ठः' ॥ इति ।

त्ति।यस्त्वम्यन्तरान्मनसोऽपि भेदज्ञानजनने तत्र वाद्धाः श्रव्दा मन्द्रतारादयस्ते प्राणस्य मनोमेदज्ञापकाः। श्रंखस्य शंखध्मस्य वा ग्रद्यमेन त् श्रव्द्रस्तत्कारणस्यान्तःकरणाद् मेदेन ज्ञापकतया गृहीतो भवति । ग्रुरूपप्राणस्यापं शब्द इति । एवं संपाताद् भिन्नतया संवातेऽन्तर्गात्मज्ञाते उपायो मननात्मक उक्तः । तत्र कार्यस्त्रिक्षमञ्जमानमात्मनि चित्तं निवेशयतीति सिद्धम् । तत्रात्मकार्यविवश्चयेव इतः पूर्वमात्मज्ञाने सर्वद्रानस्योक्तत्वादात्मा सर्वत्वेन वक्तन्यः । तत्र कथमात्मनः सर्वत्विमस्याकाङ्कायां तत एयोत्पन्नं सर्वे तत्रैय स्त्रीय दिद्यादे पूर्वे प्रथा सर्वाताम्यानिति विद्यादे स्तर्ये स्त्रीय स्त्रीय स्त्रीतामपामिति किष्टकाद्येनाह । तेन नैयायिकायभियां निमित्तमात्रत्वं निराष्ठतम् । तथापि स्थितिदशायां

गायत्रीमित्यङ्गानि जानीयाद्यो जानीते सोमृतत्वं च गन्छति अग्रे गोंमूर्छक्मीभुवर्छक्माः सुवः कालकर्णी तज्ञो महारुक्मीति श्रुतिः अन श्रों सुवः महारुक्मीलभेदेनोक्तिः । पद्मपुराणे मोत्तरसण्डे ।

'प्रपमात्तिरित ख्यातो गोपो ज्ञातिमतां वरः । तस्य पत्नी महाभागा नामा सौभाग्यसुन्दरी ॥ तानुमी ब्रब्साविच्यो खारीन जगती गती । तानुमी ब्रब्साविच्यो खारीन जगती गती । तयोगेंहे महालक्ष्मीः प्राहुभूता सुरेखरी ॥ अयोनिजा विशालाक्षी कृष्णसानन्दकारिणी । मासे भाद्रपदेष्टम्यां भीमे स्लक्षीयण्डिते' ॥ इति ।

तस्य वाचकः प्रणव इति योगस्त्रम् । तस्यासङ्गप्रक्ष्यः । तथा चारमतद्वाद्दके मनसि उत्तवा भारमनाचकः प्रणवः उक्तः । स प्राणगदार्थः । नामरूपकर्मत्वात् । कर्म च 'क्रिया सा राचिका देवी' इति क्षत्रचिद्राक्यात् राधिका । नत् आकाग्रस्य शन्दो न प्राणस्य नामरूपकर्मरूपस्य श्रुतेस्तु शन्दम्ख्यात् आकाग्रग्रीरं त्रश्च कार्यत्वेनाकाग्रसमन्यपात्र । नतु स यथेस्यागि श्रुतो दर्शनात् तथेसायाति तस्य संदर्भस्य कोर्थ इति चेच्छुणु तथात्रात्मग्रभुसुस्तायां आत्मा प्राणमित्रः प्राणकर्तृत्वात् कुटाउवत् ।

'आसीष्ज्ञानमयो द्यर्थः केवछं निर्विकल्पितस् । नाष्ट्रानोगोचसतीतं द्विषा सममवद् बृहत् । तयोरेकतरो द्यर्थः प्रकृतिः सोमयारिमका' ॥ इति ।

प्कादशस्क्रन्यसार्थकोकात् । सिद्धमादुः एवमिति । संघातादिति स्हमदेहास्मनसभ् । नत् स्मयेद्द्रग्रहणैनेव मनोम्नद्रणात् । प्रथमनोम्नद्रणमपार्थिति नेन्न श्रुतिप्रमाणयात् स्क्ष्मदेद्वेद्वस्येनेव मनोम्नद्रणात् । प्रथमनोम्नद्रणमपार्थिति नेन्न श्रुतिप्रमाणयात् स्क्ष्मदेद्वेद्वस्ये प्रयद्श्मद्रणात् । तथा सकीचेकमोन्त्रपूर्वत्येत्रित्वत्र न कीचकपदस्य गास्त्रपुर्वत्येविष्टे इति । निर्मेति उन्दुप्रमानिद्दशान्त्रपेत्रास्मानोतित्या द्रश्मनामपारणमानेपासनोपि द्रश्मनोत्तिस्याः । अत्र मां मार्गयन्त्यद्वा सक्ता हेतुमिरीश्वस्य इति वाक्यादाहुन्ति मन्ते तदासम्ब स्थर्भः। अत्र मां मार्गयन्त्यद्वा सक्ता हेतुमिरीश्वस्य इति वाक्यादाहुन्ति । सुक्तिक्तित्वा कार्यदित्व नेश्वया आस्म-स्वर्वेति । स्वर्वादिति हेतुर्यः। तत्र क्रयमिति मार्थः विवरीतुनादुः तत्रात्मकार्यति

स एव नातिरिक्तं विश्वतीति, स यथा सैन्ध्यघन इत्यनेनाह । आधेयत्वेन ताव-न्मात्रतानिराकरणायाह न प्रेत्य संज्ञास्तीति । कार्यातिरिक्तरूपं कथिछुं न शक्यत इति तत्र विशेषाकाङ्काषामितिरिक्ताकथने यश्चकत्वमाशङ्क्य तत्परिहा-

#### भाष्यप्रकाशः ।

मेददुर्धनात् पूर्वोक्तं सर्वमुप्चारमात्रं मंखत इति तिश्विवाणाय मध्ये श्वितिद्वायामपि स आत्मैन केनले, नातिरिक्तं किमप्पापेयत्वेन निर्मतीत्यन्तर्विहित्सस्यानन्तरत्वमनाद्वत्वेकहरूपं याह। 'स यथा सैन्यवपनोऽनन्तरोऽयाद्धाः कृत्लो तसवन एव सादेगं वा अरे इदं महस्तूतमन-न्तमपारं कृत्तः प्रज्ञापन एव' इति । तिर्हं सर्वेदा कृतो न प्रतीयत्वे इत्यत आह । एतेम्यो भूतेम्यः समुत्याय तान्येवानुविनश्यतीति । एतानि चरीत्तमकानि महान्ति च भूतानि कार्यवादस्य ज्ञापकानीति तेम्यः समुत्याय तद्द्वाता स्वं ज्ञापित्वा तानि विनन्नयन्ति सन्त्यपमात्पाऽप्यनुविनश्यत्वदर्शनं प्रामोतीति तिर्हे समुत्यागानुविनाधिक्षयादर्शनात् कालपरि-च्छिनो भविष्यतीत्यायद्भायां तावन्मात्रवानिराकर्णायाह न प्रत्य संज्ञात्वीति । प्रत्य भूतल्योचरं , संज्ञा सम्यग् ज्ञापकं नात्वि । कार्यमेव तस्य ज्ञापकं रूपम् । अतस्यत्वम् स्वं भूतल्योचरं , संज्ञा सम्यग् ज्ञापकं नात्वि । कार्यमेव तस्य ज्ञापकं रूपम् । अतस्यत्वम् स्वं भूतल्योचरं , संज्ञा सम्यग् ज्ञापकं नात्वि । कार्यमेव तस्य ज्ञापकं स्पम् । अतस्यामाने कार्यातिरिक्तं तस्य रूपमेव विचानामि कार्यातिरिक्तं तस्य रूपं वक्तं न अभ्यत इति न ज्ञापते । न तु स एय नात्वीत्यते मेवय्या मोहो ज्ञातः । सा होवाच मैत्रेयी, अत्रव सा भगवान् मोहान्तमापीपदन वा अद्यविदं विज्ञानामि न प्रेत्य संज्ञात्वीति । मोहान्तं मोहमध्यमापीपदद् आपादित्वानित्व होपोडस्यायहा । एवं मैत्रेय्या उक्ते तत्र विहेपाकाहापामितिरक्ताकथने वश्वकत्वमाग्रक्त्य तत्रविहात्याह ।

#### रक्तिः ।

तन्तुकार्थपटनत् । इतः पूर्वं विषयश्चतौ निवृण्वन्ति तच्च कथमिति । निमित्तेति 'संसारमद्दीक्दश्य चीजाय' इति नैयायिकाः । माथावादिनस्तु सगुणात् स्पृष्टिपिति, सांख्याः 'प्रधानाज्ञणवायत' इति तैयायिकाः । माथावादिनस्तु सगुणात् स्पृष्टिपिति, सांख्याः 'प्रधानाज्ञणवायत' इति तैयामिभतं निमित्तमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रात्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्रत्वमात्र सम्प्रयाचिति । पृष्ट्योक्तं स्पृष्ट्य प्रवाद्यः स्पृष्ट्यं प्रथाच सर्वस्थात्मिति वोधनाय कण्डिकाद्वयोक्तम् । तावन्मात्रेति भाग्यंति वेष्वयात्रेति वोधनाय विवरीतुमाद्वः कार्यमेवित । कार्यमिति वार्यारं वीवपश्चे लगत् विद्यान्ते कार्यं तस्य वीवस्य ज्ञापक्रमणि व्यक्तिस्यात्वेति । कार्यमात्रत्वन्ति । साय्वचिति कार्यं तस्य वीवस्य ज्ञापक्रमणि व्यक्तिस्यात्वेति । स्वाद्यानि कार्यं तस्य प्रयाद्याच्या । कार्यानिति संयातादिल्यकात्वात् । कोशन्तताद्वा सप्यार्थकत्वदाद्वाः मोह्मस्यमिति मोद्वमस्य यथा भवति तथा । मोद्वमस्ये इति यावत् । आसमन्तात् प्रापत्वननिति । दोप्प इति न वा इत्यादेर्थः येषः सस्तुट इत्यर्थः । तत्र विद्योति मार्यं विद्यवन्ति एवं मैत्रेत्यति तृतीयान्तं संहिताविवक्षाभावात्वाद्वाः विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति पष्टचन्तं वा । तत्र्वति विज्ञानपन प्वेति प्रतियाय पुर्णते अस्य संज्ञास्तिति विद्वानपन प्वेति प्रतियाय पुर्णते अस्य संज्ञास्तिति विद्वानपन प्वेति । कार्येति कार्यादेल्यस्य । नित्रत्वनेश्वस्य ।

रायाह स होवाचेति । अविनाशीलनेन कार्यवैलक्षण्यं सिद्धवत्कारेणोयत्वा विषयसंबन्धेन संसार्माह मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति । विशेषतस्त्वकथने हेतमाह यद्वैतमित्यादिना, यावत्समाप्ति। चक्ष रूपमेव पश्यति, नात्मानम्।

#### भारतस्यकादाः ।

स होवाचेत्यादि । स होवाच याज्ञवरुक्यः । न या अरे मोहमहं त्रवीम्यविनाशी वा अरे अवमातमा अनुच्छित्तिधर्मा मात्रासंसर्गस्त्वस भवतीति । अत्र, अविनाशीत्यनेन सरूप-अवमातमा अनुष्कात्त्वभा भावाससगस्त्वस्य भवतात । अत्र, आवनाशास्त्रान्य सर्वस्य नित्यत्वस्य, न विवतं उच्छित्वियंगं तेऽन्नुच्छित्वयस्ताद्या धर्मा यसात्यनुच्छित्वधमंत्यनेन सरूपधर्माणां च नित्यत्वस्य वीधनात् कार्यवैद्यस्य सिद्धवन्कारोणोक्ता विषयसंवन्धेन संसारमाह । मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति । तथाच यद्यनित्यः साह् विषयसंवन्धेन पुनः संसारः कस्य सादतः सोऽविनाशीलर्थः । यद्येवं तर्हि तद्दर्शनार्थं विशेषोऽपि वक्तव्य इत्याकाङ्गाणां विशेषतस्त्वक्रथने हेतुमाह यद्वै तमित्यादिना, यावत्समाप्ति यद्वै तत्र पत्थति पत्थन् व तद् हृष्ट्यमं न पत्थति । न हि द्रष्ट्रप्टेविपरिस्रोणो विषयते अविनाशित्वात् । न त द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद् विभक्तं यत् परमेदिति । तत्र पश्चतीत्यत्रानुसारस्य परसवर्णः । यत्यश्च रूपमेच पश्चति, नात्मानमतो यद्वै तत्र पश्चतीत्यनेनात्मदर्शनाभावमन्द्व कार्यस्य कारणात्मकत्वात् । नजु रूपनप्यात्मेति कथमदर्शनग्रुच्यत इति चेद् तत्राह । पश्यन् वै तद्रष्ट्रप्टव्यं न पश्यति । रूपातमकमात्मानं पश्यन्तिपे द्रष्टव्यत्वेन न पश्यतीति । तथाचेदं तस्य दर्शनाभावस्य रुपात्पकाताम प्राप्ताचा प्रदर्भात्म न प्राप्ताचा । वाचा प्राप्ताचा व्यवस्थित । वाचा क्रियमेतद्यगम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते असेत्र्यम्यते स्वयं तद्यम्यत्याप्ति । इप्टेरिति पश्चमी । प्राणाद् रसादित्याद्रिस्त्रमीप्राप्याठसेवाप्रे दर्शनात् । स्थाच द्रप्रसानाे स्थयां अदर्थनः विपत्तिकोपो विरुद्धः परिलोपः सर्वया अदर्थनः

रहिम: 1

विद्यवकारमुक्तं वैपरं निश्चयनापकम् । वै निश्चयेनाविनास्यन्निश्वतिपर्गति । विद्येपन इति भाष्यं विवरीतुमाहुः यद्येवमिति । विद्युप्वन्ति विशेषतस्त्वित । चक्ष्मू रूपमिति माष्यं विवरीतुं व्यास्ययां श्रुतिमाहुः यद्यै नन्नेति । यद्वै तन्नित्यादीति भाष्ये परसवर्णकपनादाहुः तत्र पद्म्यतीः त्यत्रिति 'अनुसारस यि परतवर्णः' इति सूत्रेण । त्रियुग्वन्ति चतश्चक्षुरिति अत्र यदिसञ्चयं यत इसर्पे, व निश्चयन । द्रष्टुर्रपृदेश्यमाणाया कर्तृत्वमिप्रस्तोक्तं चक्षुरिति । रूपमेवेति आत्मकर्म-कदर्शनाभावस्य किंचित्कर्मकदर्शनस्वप्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणकत्वाद्रपमेव पश्यतीति रुग्धम । नतु द्रव्यमपि पश्यन्तीति चेल्ल । वाह्यास्तानद्रपातिरिक्तं द्रव्यं नेच्छन्ति तद्वादानुरोधिरूपं भगवत उक्तमिति । नात्मानमिति तन्न प्रयतीलाखार्थः । एतेन भाष्यमपि व्याकृतम् । नन्न रूपमिति माप्यं व्याचकुः कार्यस्येति । तत्राहेति एतेन तत्रेति माध्यं कियाध्याहारेण व्याकृतम् । पञ्चन वा इति मार्घ्यं व्याचकुः पद्यन्वेति । व्यत्ययो बहुरुमिति स्वविभागेन ।

'सुप्तिञ्जपग्रहिज्जनराणां काल्हलप्स्तकर्तृयकां च । व्यसयमिन्छति धासकृदेषां तदिष च सिद्धिति वाहुलकेन'।। इति जिङ्गच्यसयः परयन्तीसर्थः । द्रष्टुर्दृष्टिः । द्रष्ट्रच्यत्वेनेति किं तु रूपत्वेन परयति । इदिमिति इष्टन्यत्वेनादर्शनम् । सर्वेथेति रूपत्वेनापि । तद्दर्शनेनेति आत्मदर्शनाभावरूपम् । नतु रूपमप्यात्मेतिचेत्। तत्रापश्यन् वै तद् द्रष्टव्यत्वेन न पश्यति। न हि द्रष्टु-खरूपं दश्यज्ञानेन ज्ञातं भवत्यतद्रूपत्वात्। एवं द्रष्टृदृद्यव्यवहारे अज्ञानावस्थायां विशेषतस्त्वज्ञानमशक्यसुक्त्वा ज्ञानोत्तरं कर्मकर्तृभाव एव् नास्तीत्याह्, युत्र

#### भाष्यप्रकाशः।

रूपो न विद्यते। क्रुवः। अविनाशित्वात्। स्वरूपवः सरूपधर्मवश्च नित्यत्वात्। तिर्हे पश्यस्यमेन, नापश्यस्यं तत्राह।न त्वित्यादि। यद् द्वितीयं पश्येद् यद् दर्शनकरणमिन्द्रियं वह्य तत आत्मनो-ऽन्यद् विभक्तं नास्ति। भेदे विभागे च सति द्रष्टुदश्यभावः। स तु कार्ययो रूपचश्चगोरेयातो स्वदर्शनम्। न तु कार्यस्य रूपस्य चशुपश्य कारणादात्मनो मेदो विभागो वा। अतस्वदभावाचश्चः स्वकारणमात्मानं न पश्यतीत्यपश्यस्यम्। न हि द्रष्टुः स्वरूपं दश्यहानेन द्वातं भवति। अतद्भूत्यात् एवमग्रेऽपि वोष्यम्। एवं द्रष्टृदश्यस्याद्वारं अज्ञानादस्यायां विशेषवत्तव्यानः स्ववस्यास्यस्याः द्वातिदश्यायां विशेषवत्तव्यानः स्वस्ययस्याः द्वातदश्यायां विशेषवत्तव्याः श्वस्यो भविष्यतीत्याकाहायां ज्ञानोत्तरं कर्मकर्तमान

#### रहिमः ।

खरूपत इति आत्मत्वादिरूपतः। खरूपधर्मो अविनाशित्वं जगनन्मादिकर्तृत्वं समन्वयाधि-करणोक्तमभित्रनिमित्तोपादानत्विमदमिरधतया शब्दाप्रतिपायत्वं चेक्षत्यधिकरणोक्तं तथा च रूपेप्यस्ति-भातित्रियत्वेनान्वयात् रूपत्वेन विरुद्धः परिछोपोऽदर्शनरूपो न निवत इति भावः । पद्यन्त्रमिति चक्षुप भारमनः परपतीति परयस्तत्त्वम् । अपरयत्त्वं स्तामिन्नात्मनश्रक्षुपोऽपरयत्त्वं न रूपतील्यात् । भेदे विभागे चेति। नतु च न तु तद्दितीयमसीस्त्राभावप्रतियोगिद्वितीयं चक्षरादीन्द्रियं तत्र द्वितीयस्वं अन्यदित्यक्तभेदप्रयोज्यमस्त विभक्तमित्यधिकमिति चेत्र समवायाभ्यपगमाज साम्यादनविश्वतिरिति सूत्रे गुणादिष्वपि विचारे इलादिना विनागलापि खरूपानितरेक उक्तः स न क्षोदश्चमः। पदार्थतत्त्वविवेचनग्रन्थे शिरोमणिना विभागतत्त्वाविवेचनात्। यथा दिक्काली नेश्वरादितिरिच्येते इति दिकालवत्ते विवेचिते तथा । एवमिष भिन्नो घटः पटाद्विभक्तः । इति प्रत्यये विभागो भेदस्बरूप एवमन्यत्रापि स्वरूपानतिरेको द्रष्टन्यः । ततोन्यद्विभक्तमिति श्रतिरिति । विभागो गुणान्तरमिति नैयायिकाः । न चैवंसति न तु द्वितीयमस्तीत्युक्तवा ततोन्यदिति विभक्तमिति चोमयोरेकपदमस्त तावतेव चारितार्थ्यमिति दोपानुद्धार इति वान्यम् । सजातीयविजातीयस्वगत-द्वेतवारणाय द्वितीयान्यविमक्तपदानामावश्यकत्वेनादोपात् । यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवामूत् तत्केन कं परयेदिति वक्ष्यमाणत्वात् । द्वितीये सजातीयमन्यद्विजातीयं घटः पटादन्यो न त् घटो घटात अन्य इति प्रस्यात् । विभक्तत्वं स्वमते । यथाविभागमविभागः स्वगतः यत्र क्पाले कुर्न ततः कपालद्वयविभागः । ततो घटारम्भकसंयोगनाशस्त्रतस्त्रेनैवं कपालविभागेन सकर्मणः कपालसाकाशा-दिविभागो जन्यते ततः पूर्वसंयोगनाशः तत उत्तरदेशसंयोगः ततः कर्मनाश इति मुक्तावल्यामः। 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थितम्' इति गीता बद्धणि । एकमेवादितीयं बद्धाः इति ज्ञा नहीति भाष्यं विवृण्वन्ति नहीति स्पष्टम् । विरुद्धधर्माश्रयत्वादाहुः अतद्भूपेति । अरुप्वतस्त्रे जगिंदिङ्क्षणं नद्मिति प्रतिपादनात् । अत एव रूपनवज्ञाने तत्तुत्वचक्षुरादिसाधनं आत्मज्ञाने तु भत्तयादीति युज्यते । नत्र रूपमेव चक्षुम्थले क्रुतो चोक्तं कार्यत्वसान्यादिति शक्क्षम् ॥ मान्त्रे दश्यज्ञानेनेत्यत्र दश्यपदेन रूपं गृहीतम् । तस्याः तद्रमुल्वप्रतिषिपादविषायाः । सुगपदेकत्रैवात्मा-भेदाभेदी न प्रतिपत्तं शक्येते इति अतो रूपं नोक्तम् । चशुरुपात्तं प्रकाशे । अतिदिशति एवम् श्रेपीति

## वा अन्यदिव स्यादित्यादिना । इदमेव हि ज्ञानमसृतत्विमिति ।

भाष्यप्रकाशः ।

एव नास्तीत्वाह । यत्र वा अन्यदित्र सात् तत्रान्योऽन्यत पश्चेदित्यादि । यत्र त्वस्य सर्वमार्से- वाभूत तत् केन कं पश्चेदित्यादि । तथाचावस्याह्रवेऽच्यवस्यवचनत्वाद् विशेषतो न वर्ष्कं शक्य इत्यर्थः । तदेतन्त्रिगमयति येनेदं सर्वं विज्ञानाति तं केन विज्ञानीयाद्, विज्ञानारमरे केन विज्ञानीयादिति । एवष्ट्रपदिश्योक्तश्चपसंहरति उक्तानुशासनासि मैत्रेय्येतावदरे खल्यसत्त्वमिति । इदमेव हि ज्ञानं सर्वनिमिचोषादानभूतमिताश्येक्रमेव तत्त्वमित्याकारकज्ञानोत्तरं यस्मित्ति- विवयमात्मरूपं ज्ञानं तदेवाऽमृतत्वमित्यर्थः ।

. मेडियाः । ४ यहै तत्र जिन्नतीत्यादी यहै तन्न रसयतीत्यादी यहै तन्न नदतीत्यादी यहै तन्न श्रणोतीत्यादी यद्वै तम्न मनुते इत्यादौ यद्वै तम्न स्प्रयतीत्यादौ यद्वै तम्न विज्ञानातीत्यादौ । एवं दृष्टीति भाष्यं विवृण्वन्ति स्मृण्यं द्रष्ट्रिति । यत्र वा अन्यदिव स्याचन्नान्योन्यतत्रयदन्योन्यिविवेदन्योन्यद्वसयेत् अन्योन्यदभिवदेत अन्योन्यं शृशुयादन्योन्यन्मन्वीतान्योन्यत्सृश्चेदन्योन्यद्विजानीयादिति । अग्रिमां श्रतिमाहः यत्र त्वस्येति । इत्यादीति तत्केन कं जिन्नेत् तत्केन कशरसयेत्तत्केन कमभिनदेत् श्रुतिमोहुः यत्र त्यस्यात । इत्याचाति व्यवस्य न भागत् वर्णा कार्यवर्णा स्वाप्य हति । तत्केन कर श्रृष्ण्यात् तत्केन कं मन्त्रीत तत्केन कं स्मृश्चेत् तत्केन कं विज्ञानीयात् इति । अप्रमामाहुः येनेदिमिति येनेद्र सर्वमिति कचित्तादः । श्रुत्यर्थः स्मृष्टः । इत्तीति श्रुतिस्रं पदम् । अप्रमाया आगासमाहुः प्रचम्रुपति इदमेव हीत्यादिभाष्यं विष्णुवन्ति इदमेविति । सर्वस्य निर्मित्तो-पादानमृतं अविद्वदेशायां सल्याद्यमञ्जाने विचारविषयं 'आत्मा वा अरे द्रष्ट्रप्यः' हृत्यादिभिः ज्ञानं प्रवृत्तं तदेत्रोक्तम् । यत्रिविषयमात्मरूपं ज्ञापितं विद्वद्शायामखण्डमग्रज्ञाने विचारविषये यत्र त्यस्य सर्वमारमैवाभूदित्यादिभिज्ञीनं तदत्रोक्तम् । इदमखण्डसखण्डभेदेन द्वरात्रयं प्राप्तं ज्ञानं मैत्रेयीनाद्यणे एकस्मित्रमृतत्वप्रश्ने उक्तमिलोतदेवामृतत्वम् । निष्कान्तं विषयेभ्यः इति निर्विषयं ग्राह्कस्य मन भोदेरात्मरूपत्वातः तद्विपयादिषि निष्कान्तम् । श्रद्धन्तरेति शारीरबाद्यणसेन । तसेति जीवसं मद्यत्वमेतदात्मत्वम् । नतु सिद्धान्ते जीवसैतद्वस्यत्वं दूपणाय कुतः पूर्वपक्षिज्ञानविषयमाचार्यमतस्यार्धः निकत्वाचेति चेन्न पूर्वपक्षिपूर्वपक्षत्वात् जीवीयमद्यत्वस्थाचार्यमतस्याधुनिकत्वेपि छान्दोग्ये ऐतदाल्यमिदं सर्वमिति मतसानाष्डुनिकलाच । अतिरिक्तत्त्वादिति 'अधिकं तु भेदनिर्देशात्' इति सुत्रभाष्ये एतदुक्तम् । अत्र चेति ब्राह्मणे । स ययाद्रैपान्नेरम्याहितस्य प्रयम्भूमाविनिश्चरन्त्येवं वा अरे अस महतो मृतस्य निःश्वसितमेतबदग्वेदो यद्धर्वेदः सामवेदोयवीक्रिरस इतिहासः पुराणिवया उपनिषदः स्त्रीकाः सुप्राण्यसुच्याख्यानानि व्याख्यानानि दत्तं हुतमाशितं याचितमयं ठोकः परहोकः सर्वाणि भूतानि असैवैतानि सर्वाणि प्रतिष्वसितानीत्वत्र । ब्रह्म तं परादाद्योन्यत्रारमनो मस पेद क्षत्रं तं परादायोन्यत्रात्मनो इत्याद्युत्तवा इदं महोदं क्षत्रमिमे लोका इमे देवा इमानि म्तानीदः सर्वे परमात्मेसमः चात्राम्याद्वितसेसस्य प्रज्नितसेसर्थः । अमित आसमन्ताद्वितस्य अन्यत्रेलम सार्विवभक्तिकस्रद्धः। अन्यत्। जनात्कर्तृत्वेति यथाक्रममुक्तश्रुत्यथीं आदिपदेनेदं मधेलय मससमन्वयेन माद्यणजातित्वरूपं मद्यत्वं मद्यिङ्गम् । अभ्यहितेति अम्यहितत्वं सेशरखांस्ये इवानीश्वरखांस्ये ईश्वरवञ्जीवप्रतिपादकमाद्यणप्रतिपायत्वम् । तस्मित्तितिः जीवे शारीर-प्रायणोक्तं मद्यलं जगकर्तृत्वं च । असम्रपुरुपाहुत्कृत्य जीव उक्तर्पः उक्तर्पणं तस्मे । सिद्धान्ते तु जीवे .पतदात्मलम् अद्यलं .जगजन्मादिकर्तृत्वं मद्यत्वमंग्रमात्रं तत्वमसीसत्र तसः त्वं तत्

तत्रादिमध्यावसानेषु जीवप्रकरणिमत्येव प्रतिभाति । तस्य ब्रह्मता जग-त्कर्तृत्वभित्युत्कर्षः । न तु तसादन्यद् ब्रह्मत्वेन वनतुं युक्तम् । अर्थविरोधाव । तसाद् वेदे सृष्टिवाक्यानामेतक्यायेनान्यार्थत्वात्र ब्रह्म जगत्कारणमिति प्रकृति-

#### भाष्यप्रकाशः ।

एवं विषयनावयं व्याख्याय पूर्वपक्षी खाभिप्रायमाह तज्ञादीत्यादि । नन्ययमात्मा प्रक्षेति श्रुत्यन्तरे एतस्य महात्वं विहितं, न तु महाण एतदात्मस्वमतोऽस्मादात्मने प्रक्षणो-ऽतिरिक्तत्वाद्व च जगत्कृतं विहितं, न तु महाण एतदात्मस्वमतोऽस्मादात्मने प्रक्षणो-ऽतिरिक्तत्वाद्व च जगत्कृतं विहितं, न तु महाण एतदात्मस्वमतोऽस्मादात्मने विदेव त्वाह तस्य प्रकातत्त्वादि । तथाचाम्यहितत्वात् तिस्मेतव्हद्वयप्रत्कप्रायोज्यते । नतु किमम मानमिति चेदन्यथाऽतुप्पविमेव जानीहि । एतावदरे खक्ष्यमृतत्विमात्यनेनाऽमृतत्वस्यान्नेन नियमितत्वाच तु तस्मादन्यद्व व्रकात्वेच चक्तुं युक्तमर्थविरोधाच । महा सविकारं कर्यं कार्यकर्णण विक्रपोदित्यर्थविरोधादित्यर्थः । सिद्धमाह तस्मादित्यादि । [अर्थविरोधन महाणः कारणताया वाधितत्वादात्मातिरिक्तमहाभावाच वेदे सृष्टिवावयानासेतक्यायेन अत्राद्वयादिति हृष्टान्तावथा तत्तसंसुप्टसायेनीनाविष्यूमजनकत्वं तथा प्रकृतिसंसुप्टसेव जीवस्य रूपनामात्मक्तं प्रथानकत्वमिति विक्यतीत्येतक्यायेन ] जीवस्तुत्यर्थस्वानातिरिक्तं महा जगत्कारणमिति जीवाधिष्ठेवा प्रकृतियेव कारणम् । तेन प्रकृतिकारणवाद स्व सुक्त इति प्राप्ते इत्यर्थः । सुतं

#### रहिमः ।

लमसीति प्रकारद्वयदर्शनात् । न त्वित्यादि भाष्यमवतारयन्ति स्म ननु किमिति । अन्यथेति तथा हि ध्रत्रोपपहारसार्थसामृतलक्ष्पस्य निर्णायकत्वेन तत्र च त्रवता जगत्कर्तृत्वं चेलेतद्-द्वयविशिष्टजीवं एतावस्पदेन परामृश्यामृतस्वोक्तिः प्रमितार्थः । जीवस्यामृतस्वं तद्वद्वतारूपार्थान्तरं विनातुषपद्यमानस्त्रस्थोपपत्त्रयेथीन्तरकल्पना जीवस्य बद्धत्वकल्पनार्थापविस्तन्मानमिति प्रस्थानरत्ना-करेथीपत्तिस्त प्रत्यक्षेण शन्देन वा प्रमितस्यार्थस्यार्थान्तरं विनानुपपद्यमानस्य उपपत्तये यधार्थान्तर-कल्पना एवमर्थापत्तेर्गानतोक्ता । तथापि लाधवाजीवस्य महात्वजगजनगादिकर्तत्वयोः कल्पना-प्रकारान्यप्रकारेणोपक्रमोक्तस्य ब्राह्मणेऽसृतत्वानुपपत्तिरित्यन्यथानुपपत्तिर्भानं जानीद्दीत्यक्तम् । सांख्य-मते प्रमाणानां त्रैविध्यात 'त्रिविधं प्रमाणं तरिसद्धौ सर्वसिद्धेनीधिक्यसिद्धिः' इति स्त्रात् । तदपि मानत्वमतुमानत्वेनान्ययानुपपत्तेर्नान्ययानुपपत्तित्वेन यथा नैयायिकानाम् । तदनुमानं त जीवन्देवदत्ती एहे नास्तीसत्र देवदत्ती वहिरस्ति जीवत्वे सति एहेऽअसत्त्वात् इति केवलन्यतिरेकि सांख्यमतत्वादुपातम् । यादशार्थान्तरं विनानुपपद्यमानत्वं तादशार्थान्तरं मद्य जगत्कर्तत्वविशिष्ट-जीवरूपं माम्ये वक्ष्यते इत्याशयेन विवरीतमाहः एतावदिति । अञ्जैवेति । त्रिविधप्रमाणेष शब्दप्रमाणेन जीव एव । विवृष्वन्ति न तु तस्मादिति । अर्थेतिमान्यं निश्चिप्य व्याचकः अर्थेति । विक्रुयोदिति परिणामवादिनः सांख्याः । आहेति पूर्वपक्ष्याहः । ब्रह्मण इत्सविकृतस्ये-त्यर्थः । आत्मेति भारमा जीवः तदतिरिक्तस्य मधणोऽमावात् । नतु वेदे 'प्रजापतिरकामयत प्रजाः स्त्रेय' इति तृतीयाष्टके रिष्ठका तसाः का गतिरिसत शाहुः चेदे स्ष्टीति । एतस्यायो गेत्रेयी-माग्रणन्यायस्तेन । अतिरिक्तमिति जीवातिरिक्तं तदुक्तं 'जन्मादिरवस्यातः पुरुषमहूल्वम्' इति 'उपा-पिभेदेप्येकस नानायोग आकाशसेव पटादिमिः' इति च सूत्राम्याम् । कापिठसां स्वप्नवचनस्ववृत्ती । 111 # · E · T ·

# वाद एव युक्त इलेवं प्राप्ते उपच्ते वाक्यान्वयात । इदं वाक्यं भगवलेवान्वेति,

#### भाष्यप्रकाशः ।

पठित्वा सिद्धान्तं च्याकुर्वते इदमित्यादि । अत्रापि कारणत्वेनत्यनुवर्तते [इति प्रागेवोक्तम्]। कारणत्वेन प्रक्षेत्रात्रावगतन्यं, न जीवः । कुतः? वाक्यान्वयात् । वाक्यसान्वयो वाक्यान्वयत्तस्मात् । सर्वस्मिन् वेदरूपे महावाक्ये ब्रह्मण एव कारणत्वेनानुगमदर्शनादिदमपि

तेनेति जीवेपि वाधात् प्रकृतिमात्रपर्यवसानेन । अनुवर्त्तत इति मण्डुकष्ठसान्ववर्तते । 'कारणस्वेन चाकाशदिषु यथा व्यवदिशक्तेः' इति स्त्रात् । वाक्य इति सप्तमीसमासः वाक्ये अन्वय इति । पाठः प्रमादात् । यद्वा श्रुतिः स्ववाक्यं कर्म भगवत्येवान्वेति अन्तर्भावितण्यर्थः । कर्मणि घर्न् अन्विभातोः संहिताया निसत्वात् 'निसा भातपुसर्गयोः' इति वाक्यात् । वाक्ये अन्वयः इति पाठ । नतु वाक्यं भगवस्थवान्वेतीति भाष्याय प्रतीतार्थमादाय कर्तर्युपपदे समासीस्त्विति चेरंससं कर्तरि कृदिसंस तंत्रोपपदं सप्तमीस्थमित्यत्राविचारितत्वातं, प्रत्ययंसाचो विधानेपि एरजित्यनेन चयो ज्योऽय इति सापनात्र कर्तेर्युपरेऽज्विधानिति । एत्वाययेनाडुः सर्विध्यन्निति । वेदस्य इति वेदान्तरुपे । वेदपदस्य वेदान्तिष शक्तेः । वेदेनुगमा वेदाया रामकुष्णयोरिति कृष्णोपनिषदः 'गुरु मद्युणि बुष्यप्ये' इति श्रीमागवतत्तृतीयस्कन्ये अनुगंमपदेनं वेदान्तेनुगमापिकाणे यन्दसंदेद-वारकप्रथमपादे संदिग्धतत्पराणां वाक्येषु 'महाण एव कारणत्वेनानुगमप्रतिपादनात 'स साार्यते । एवं सूत्रं व्याल्याय कुम्मकारः कारः करः कृतिः कर्तेत्येवमादिषु धातोरेकस्मादप्युपपदेऽनुपपदे प्रसंयनियमाभावात् कर्तर्शुपपदेऽच् प्रस्य इति संभवेन भाष्यं विवृण्वन्ति इदमपीति । तथा च महानाक्यस्यान्वयो वाक्यान्वयः इति भाष्ये वित्रदः सप्तमीसमासे योगविभागसीष्टसिद्ध्यर्थत्वात् पष्ठीतत्पुरुषः कर्नुकर्मणोः कृतीति कर्तुर्वाक्यात्पष्ठी संयुतिङ्चयो वाक्यं भगवति भगवद्भिवयं वैषयिकाधारे सप्तमी । अन्वयं सुप्तिङ्संबन्धं प्रतिपाद्यप्रतिपादकमावं करोतीलर्थः । अत्र वाक्यं कर्तर्युपपदे एरजिखन् । नतु यथा कर्मण्यणिखादी कर्मणीखादिः सीत्री प्रथमार्थे सत्तमी धातीरण् मवति कम चोपपदसंज्ञीमिति तदर्थ इतीति चेन्न भाष्ये कर्तर्युपपदे ध्वनितेऽचि धातीरज् मवति कर्ती चोपपदसंग्रः इति कर्तिर कृदित्यनुसंधापैरजिति सुत्रार्थ इत्यसापि वक्तुं शक्यत्वात् । ननु 'तत्रोपपदं ससमीस्मम्' इति सत्रमत्र तत्रेतिपदेन . सामान्यतः सतम्यन्ते पदे कर्तरीत्यादी वाच्यत्वेन स्थितं वाक्यादि तद्वाचकं पद्मुपपद्भंज्ञं स्यादिति वृत्तौ संभावितायामपि वृत्तिकारः समयन्ते पदे कर्मणीत्मादी वान्यत्वेन स्थितं कुम्भादि तद्वाचकं पदमुपपदसंत्रं सादित्साहेति कर्षुपपदेऽज् इर्ठम इति चेत्र 'दयारुः स्वसीरयाग्रदीत्' इत्यत्र पुमान् स्नियेति स्विन्वारदर्शनात् अत्राप्यसति दोषे तत्रोपपदं सक्षमीस्यमित्सस्य विचारे माधकामावात् । तया च सिद्धान्तकीप्रया भयमर्थः । तत्रोपपदमिति सुत्रेण सुख्यस्य कर्तुस्तत्रेतिपदेन गौणसुख्यन्यायसनायेन ग्रहणात् कमेण्यणिलादेरग्रहणापत्या कुम्मकार इत्यत्र कर्मणि धन् प्रसक्तितः कर्तुप्रैस्यसोपपदेन्वयः । संस्कारः सक्मेणीलादौ संसम्यन्त उपपदेषि यया प्रयाजरोपेणामियारयति अत्र प्रथानक्रमानुः रोपेनादानामेयहिंवगोरमियारणं पश्चादैन्द्रस्थेति मुख्यक्रमेण ज्ञाप्यते तथेलाह वृत्तिकृत् गौणमुख्य-न्यापं पाषितुं ससम्यन्ते पदे कर्मणि इत्यादावित्यादि । तस्मिश्च सत्येव वक्ष्यमाणः प्रत्ययः स्यादिति

<sup>.</sup> १. कुम्भादि । २. बाक्यादिः [

# नात्र जीवपाधान्यगन्धोऽपि । सर्वेश्च भगवदन्वयेनैव जीवस्यापि प्रियत्वम् ।

भाष्यकाराः । वाक्यं भगवत्येवान्वेति । नात्र जीवप्राधान्यगत्योऽपि, येन प्रकृतिवार्द आग्रङ्कोत । न [न् ] चोपक्रमे । 'न वा अरे' इत्यादिना निरुपधिप्रियत्वेन जीवात्मन एव प्रकृतत्वात कथं न तस प्राधान्यमिति । अतु आहुः सर्वज्ञेत्यादि । अत्रायमर्थः । अत्र मैत्रेय्यै मोक्षोपायग्रपदेषुं निरुपधिः त्रियमात्मानं त्रकृत्य मोक्षोपायभृतं तद्दर्शनं दर्शनोपायभृतं श्रवणादित्रयं चोपदिशति । तत्र त्रियत्वसापाततो विचारे देह एवं ताद्यः प्रतिभातीति विश्ववार्यितमात्मदर्शनादिना सर्वज्ञानं सर्वत्रात्मभेदद्रप्रस्पराधं च बदन सर्वसाप्यात्मत्वं योधयति ताद्दशसर्वात्मकत्वं च देहस्य न संभवति, इति वद्धिकाः कश्चिदात्मात्र द्रष्ट्व्यत्यादिनोपदिश्यते इति तस्याः ज्ञाने श्रवणेन जाते ततः स क इत्याकाङ्कायां दुन्दुस्यादिदृष्टान्तत्रयं मननार्थं वक्ति तत्र देहचेष्टादिभिः परंपरया . ज्ञापितुमाबोददान्तः । ततो माबाद्भेदं ज्ञापितुं द्वितीयः । ततोऽम्यन्तराद्भेदं ज्ञापितुं वृतीयत्तेषु त्रिष्वपि दुन्द्भिदुन्दुम्याधातः वीणावीणावादः शह्वशृष्टुष्मरूपेण द्वी दी वदन दी जीवपरमात्मानौ देहाद्भिन्नाविति साधयति ततो यदि द्वावपीदशौ तदा द्रष्टव्ये आत्मन्येकवचनं किमित्युक्ते ! यथेक एव ताहश्चतदाजीवे ताहशस्यानतुभवात् पूर्वदद्यान्तत्रये द्वौ द्वौ किमित्युक्तावित्याकाद्वाचां जीवस्य तदंशत्वेन वदयीनत्वं वक्तुं 'स यथार्द्रधाप्रोः' 'स यथा सर्वा-सामपास्' इति कण्डिकाद्रयेन सर्वोत्यादकं प्रलये सर्वाधारं च साधयति तेन नियामकादात्मनो नियम्यसात्मनो भेदः आत्मत्वेनैकरूप्याचामेद इति सिद्धाति । एवं सिद्धे मेदे सर्वोत्पत्ति । लयापारी य आत्मा स एव मोक्षार्य निदिच्यासितन्य इति बोधयति तथा च ] शह्यम्। रहिमः।

कौमुदी । वक्ष्यमाणः कमिण षत्र् । उपात्तकभोनुरोधेनोक्तम् । तेन अन्येष्यजादयः प्रत्यया भवन्त्येव यथा वाक्यान्वय इत्यप्रेरच् । नतु तर्हि चयो जयो अय इति प्रयोगा न स्युः उपपदामावादिति चेन्न भगवदिन्छया प्रवतानामदृष्टलात् ।

'होके शन्दार्थसंबन्धो रूपं तेपां च यादशम् । न विवादस्तत्र कार्यो होकोन्छित्तस्त्रया मवेत्' ॥

न विवादकान कार्या छान्याचार प्रश्ता । इति प्रावठम्यनात् । होकिकत्वाच छन्दोनस्त्राणि नवन्तीति वाक्यान्वयादिसहीकिकः प्रयोग इति । तेन वाक्यांन्वयपदं हेषा ध्याकृतम् । वाक्येऽन्ययो वाक्यान्वयः । वाक्यः सान्ययो वाक्यान्वय इति । तेन वाक्यांन्वयपदं हेषा ध्याकृतम् । वाक्येऽन्ययो वाक्यान्ययः । वाक्यः सान्ययो वाक्यान्यय इति । वान्य वाक्यसान्ययः इति भाष्योक्तमस्तु योगविभागस्त्रष्टिसद्धर्यत्वाइत्याव्यक्राशोक्तमपि मा स्त्विति चेन्न । इष्टिसिद्धस्त्वात् । अनुज्याच्यानसापि निःववितत्वात् । एवं 
वाक्यं महावाक्यमिलङ्गीकृत्योक्तम् । वाक्यमिल्यं महत्वािमितिये तु एकत्वमिवविद्यितिस्ताययेष्
इत्यो वाक्यानामन्यय इत्युक्तम् । अन्यया मान्यो महत्वाभ्यमिति वरेतुः । अत एव भाष्यमान्योप्ये 
कव्यनान्तेन समासः । वाक्यसान्वय इति । वाक्यं हीदमिति येक्तरमान्येयवनवम् । नान्नेति 
मान्यं विवृण्यन्ति नान्येति । गन्ययद्भन्दस्तु छेते संवन्यिति वा जीवनायान्यसंवन्ववाक्यमपीत्यः । 
गन्यो गन्यकः आनोदे छेते संवन्यिनविचीः' इति विवात् । येनेति जीवनायान्ये । जीवस्य 
महानित्यत्वर्द्धित्वन मकृतिकारणवादः । न पोपक्तम इति इतः आरम्य क्रानिद्धुत्ते 
छात्रवृद्धास्यानं तयोः सूचीकटावृन्यायेन छप्रवायव्यानं ज्याक्रियते । सर्वञ्रीत

# तस्येव सम्बद्धपत्वात । सर्वोपनिपदनरोधेनैवास्याप्यर्थस्य वक्तस्रचितत्वात् ।

#### morrison:

भाष्यमकाद्यः ।
आत्मनः प्रकृतत्वेऽपि प्रियत्वेनैव प्रकृततया स्वेन रूपेणाप्रकृतत्वात् प्रकृततावष्ठेदकविचारे
सर्वत्र मगवदन्वयेन जीवेऽपि तस्य सन्वात् तदन्वयेनैव जीवसापि प्रियत्वम् । प्रियत्वस्य
सुख्यर्मत्वाद्, यो वै भूमा तत् सुसं नाल्ये सुव्यमत्वीति श्रुत्या व्रद्यण एव सुख्रस्पत्वादत्र
प्रतीयमानस्यापि [प्रियत्वादिरूप]प्रायान्यस्य ब्रद्यण्येव पर्यवसानेनीपकृ[मस्य जीववीयकताया
निश्चतुमश्वन्यत्वादुषकृ]मावपेक्षया उपपर्वेषविद्यात् । [अतः परमात्मेव मोक्षार्ये हेय इत्यर्थः ।
नसु आर्द्रेषाप्रदेशमत्वेन प्रकृतिसंस्प्रस्थितारमः प्रकृतत्वाचत् च सन्वगुणसंसर्गेण प्रियत्वस्यापि
श्वन्यवन्यत्वाक्षयपुपपितिति चेत्रप्राद्यः सर्वेस्तादि 'आत्मैवेदमप्र आसीत्' 'स देशव लोकासु सुन्ने' 'तस्याद्या एतस्यादात्मन आकाशः संभूतः' 'सदेव सोम्यदम्य आसीत्' 'वेत्रकोष्टस्याप्ये व्यन्तद्वये स्वव्यापि मृत्यानि ज्ञापन्ते' इत्यादिषु सर्वेषु सावधारणेषु वाक्येषु केतलस्येवात्मनः प्रकृतत्वात् । बहुनामस्यग्रदस्य च न्याय्यत्वात् सर्वोपनिषदस्तरिये। भैतेवद्वस्याप्यो वश्तुस्तिवाः । न च दृष्टान्वराधः । ऐक्षत इत्यादिनेष्ट्या उत्तत्वात् त्यसंत्वन्ति स्वर्वत्वे स्वर्वान्यस्यावात् सर्वोपनिषदस्तियः । राज्यानाचा चारुक्काचाराच्या चार्चित्र राज्याचा । एक्का दूरनाचुनाचा उत्तराचा चार्याची गेणैन दृष्टान्तोपपत्तेः। किंच तन्मते प्रकृतेनित्यत्वेनानश्चरत्वादार्द्रेशसां च नश्चरत्वेन तेषां प्रकृतिस्थानीयस्वेन बक्तमञ्जक्यत्वाच। दृष्टान्ते विवक्षितार्थमात्रप्रदृणे तु हृच्छामात्रसंसर्गसैव नकुष्णियान्य । न तिन्छाया द्वितीयत्वं धर्मत्वेनात्मान्तःपातित्वात् भिन्नाभिन्नत्वम् । किंच याइनन्त्रयो मोक्षार्यप्रपदिशति । मोक्षस्तु ब्रह्मात्मन्नानादेन संगतो भवतीत्याहुः

रदिमः ।

माध्यमवतारयन्ति न चोपऋम इति । प्रियन्चेनेति ।

'अहमात्मात्मनां धातः प्रेष्ठः सन् प्रेयसामपि । अतो मयि रितं क्रयोदेहादिर्यत्कते प्रियः'।।

इति त्रीमागवेते प्रयोग्त जात्मानो मैत्रेयीमाग्रणद्वेय जीवाः तेषां मध्ये हे धातः अहे प्रेष्ठः । देहाद्वित्कते प्रिय इत्यत्र निकाधिप्रीतिविषयत्वस्य स्वस्मिनुकेतानन्द्वमत्वाव प्रियत्व महाचर्मस्तेन । एवकारेणात्मत्वे व्यवच्छेदो येन जीवोपि संमाच्येत । एतदेवाहुः स्वेनेति । आत्मत्वेन जीवत्वेन वा । प्रकाशणीत्मल व्यवस्थ्दा यन जावाण समाव्यत । एतद्वाहुः स्वनात । आसालन जावलन वा । प्रकृततावन्छेदां वियलं अन्यवाहणेषु व्रकृततान्येषु सर्वेष्ट्रात्र स्वस्यः । साव्य विव्यवस्थानिक सर्वेद्रात ज्यात संग्वन्याधिक रणोकेनास्त्रिमालिवियलं मगवदन्वपेनेस्यः । तस्येति व्रह्माक्यं विद्यवसंख्यः । प्रस्येति हित्यसंख्यः विद्यवसंख्यः । तस्येति हित्याच्यं विद्यवसंख्यः । तस्येति । यद्वा सुखर्माला विद्यवसंख्यः । स्वस्येति । यद्वा सुखर्माला सुकर्माला सुखर्माला सुखर्माला सुकर्माला सुकर्माला सुकर्माला सुकर्माला सुवर्माला सुकर्माला सुकर्

'नठौकिको हि वेदार्थः न युक्तया प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्त्या च प्रसादात् परमात्मनः' ॥ इति अतेषाक्रमादिन्यायस्त्रपुरिहर्दुवैद्य । का सा पिछोपपितित्याकाह्वायां सर्वोपनिषदि

# 'तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति' 'आनन्दाद्धोव खल्विमानि भूतानि जायन्ते'

भाष्यप्रकाशः ।

तमेव विदित्वेत्यादि । तथा च सावधारणश्चत्या न प्रकृतिसंसृष्टज्ञानान्मोक्ष इत्यर्थः । किंचाग्रे सर्वासामगं सम्रुद्र, एकायनमेवमित्यादिना अप्स्पर्शानां त्रयोदग्रानां समुद्रादयस्त्रयोदग्र यथा आधारभूतात्तथा आत्मा आधारभूत इत्युक्तं तत्र आपः सम्रुद्रसजातीयाः स्पर्शादय पश्च त्यगादीनां ग्राह्याः । संकल्पादयः सप्त मनआदीनां कार्याणि । अध्वयन्दश्च गतौ यौगिकः । अत्ति वल-मित्यघ्वेति व्युत्पत्तेः । अयनग्रब्दश्राधिकरणव्युत्पन्नः यन्त्यस्मिन्निति व्युत्पत्तेः । तथा च यथा सजातीयानि सजातीये ग्राह्याणे ग्राहकै कार्याणि कारणे छीयन्ते इति तेषां तछयस्यानमेव-मात्सापि सजातीयानां ग्राह्माणां कार्याणां च रुयस्थानमिति सिद्ध्यति । तच तदेकमञ्यक्तमः नन्तरूपमिति श्रत्यक्तप्रकारके भगवत्यपपद्यते सांख्यमते भूतानां मात्रास तासामिन्द्रियाणां चाई-कारे तस महति महतश्र प्रकृतौ लया । आत्मनि तु न कस्यापि लया इत्यता प्रकृतिस्तसंत्सृष्टी वा न वनतं शक्यते । अतो रूपस्थानविचारेपि आत्मा प्रहेव आयाति न त प्रकृतिसंस्ट्रः इत्याशये-नाहुः आनन्दाद्ध्येवेत्यादि । अत्रापि सावधारणश्चत्योत्पत्तिस्थितिलयहेतस्तत्स्थानं च ब्रह्मैवे-त्युक्तं तेनापि तथा । अतो यत्पूर्वपक्षिणोक्तं ब्रह्मवा जगत्कर्तृत्वं च तस्योत्कर्पार्थे वदसंगतमित्यर्थः । नतु सांख्यप्रवचने 'ईद्देश्यरसिद्धिः सिद्धा', इतिस्त्राद्यादशः पूर्वमुक्तस्तादशः प्रकृतिसंख्य प्यास्त्वित चेत्राहः सर्व एवारमान इति । अस्यां सावधारणश्रुतौ हि बहुनामात्मनां प्रक्षणः सकाशाह्य चरणप्रक्तं तथा सति 'एप उ एव इत्यादिश्रते स यं व्यचरितमात्मानं यथा करोति सं तथा भवतीत्युपपद्यते । सांख्यमते तु नित्या बहुवः आत्मानस्तेषु यः प्रकृतिसंस्पृष्टस्तस कार्येश्वरत्वं तचासंगतम् । बहुपु समानेष्वेकसेव प्रकृतिसंसृष्टसेश्वरत्वं नान्येपामित्यत्रं निया-मकाभावात् । न च कर्मानादित्वाचहुपपितत्तेषां मते प्रकृतिपुरुपातिरिक्तसानादित्वाभावात् । नापि प्रकृतिसमावाचदुपपित्तसाः आत्मनां च ससमावसैकहृष्यादेकसेव संगी नान्येपा-मिलान वन्मते नियामकस्य वन्तुमशस्यत्वादवत्तन्मतम्प्यसंगतम् । किंच वन्मते चिद्रपस्य जीव-स्वाहंवाममतानाशे स्वरूपेणावस्थानं मोक्षत्तदसंगतमिल्याहः 'एप क्षेत्रानन्दयाति' तथा च श्रुती निरुपिसुखस्येन मोक्षरूपत्वात् व्रद्धणः अतत्तन्मते मोक्षत्रान्यमप्यसंगतं स्पात् । तदेतसर्वे हृदिकृत्याहुः संदिग्धादित्यादि ।] किंचेदमनान्तरवाक्यं महावाक्याद् दुर्वेठम् । तच्छेपत्वात् । महावाक्यं तूपनिपत् । ततोऽपि महावाक्यं वेदः । स तः सर्वोऽपि भगवत्पर एव । सर्वे वेदा इति छतोः । वेदेश्व सर्वेदित्यादिस्यतेश्व । उपनिपद्विचारेऽपि, तं त्वीपनिपदमिति, आत्मैवेदमग्र आसीदित्यादिवाक्यदर्शनात तसा अपि तत्परत्वमेव । रहिसः ।

लादिमाध्यमिलाशयेनाहुः किंचेदिमिलादि । किंचेति साकत्ये उपपत्तेः साकल्याद्वन्तुसुचितत्वादि-वर्यः । चल्छिप्तेपपितारभ्यत इति वा । 'किंचारम्ये च साकत्ये' इति विश्वः । इदं ब्राह्मणद्वयम् । तं त्वोपनिपदमिति साकल्यब्राह्मणे आत्मेवेदमिति पुरुपनिषबाद्यणे । अन्यवापीति मेवेयीन

<sup>[ ]</sup> एतिबहान्तर्गतः प्रकाशः प्रथात् तान्त्रीमः प्रणीय योजितः इति हायते । मूलभीहलाक्षरशिवितपुत्तकेऽयं भा<u>गो नाशि क</u>र्तृभिनेवीनो तिर्मितः । पुत्तकान्तरे तैरैन सकरेणाधिकतया प्रप्रान्तमागे निवेतितीत्ति सोध्वत्र प्रविवेतितः।

भाजभागा।

[अत उदाह्तजातीयेः श्रुतिसद्देशस्याप्रतिपादनादत्रापि प्रियत्वयोधनेन नित्यनित्विधिस्वात्मकं तत्स्वरूपम् । आर्द्रेधाग्निरित्यादिकण्डकाद्वयेन तत्कार्यं सर्वाणि भूतान्यस्वेन निःश्वतिवानीति-कथनादंवाश्च प्रतिपादिता इतीदमपि वाक्यं त्रव्यरमेवोचितिनित्यर्थः । एतावानर्थस्तद्रोधक्वात्वस्त्राधक्वात्वस्त्राधक्वात्वस्त्राध्यक्ष्यस्त्रस्य मेन्नेर्यात्राह्मणाद्वेपि समानः । अत्रे तु तयोभेदः । तत्र यो द्वावात्मानी पूर्वं कार्यद्वारा परिचायितो त्रयो। किं सर्वया मेदः किं वा कार्यकारणयोदिव मेदामेदाद्वत अंशोंशिनोरिन तावत सर्वथा अमेदः तयोः सरूपं च किमित्याकाङ्वायां मैत्रेय्या अधिकार-जजााजनात्त्व वाद्यव सवया जनपुर चनाः सारून च मानानत्वाकाङ्गाया मत्रय्या जायकार्रः परीक्षार्यं प्रथमे ब्राह्मणे 'स यथा सन्धवसिक्यः' इत्यादिना दृष्टान्तेनांश्वरं 'यद्यं वा अरे इदं महस्त्रतम्' इत्यादिना दार्ष्टान्तिकस्य जीवस्य स्वरूपं च वदति । स यथा सन्धवसिक्यः स जीवः सिन्धुकृदकं तत्र भवं सन्धवं रुपणं तस्य खिल्यः शक्तुः उदके जले प्रास्तः प्रक्षिप्तः सन् उदक्रमेवानुक्षेपाधारभृतमुदक्रमेव लक्ष्यीकृत्य विलीयेतीदंकभावमापद्येत नाहास्य न कथिरस उद्क्रमेवानुक्षेपाधारभुतमुद्द्रमेव लक्ष्याकृत्य विलायनाद्द्र्यभावभापयत नाहास्य न काश्चद्रस्य सम्वविष्यस्योकृत्य प्रदेवत् प्रहणायेव सात् इत्रयव्योनर्थकः यक्तः सात् । यत्ते हेतिर्पतः यसादुद्द्रद्द्रशादाद्द्रीत आसाद्द्रगत्य तह्न्द्रीयात् लवणमेव लवणसमेवासाद्रयेत् । अतो लवणभावनांग्रत्वेष उदक्रस्पणैव तस्य सत्ता । न तु खिल्यभावेनेति लयस्याप्तं व्याख्याय 'एवं या अरे इदं महस्त्रमनन्तमपारं विद्यानपन एवेतेस्यो भृतेस्यः समुख्याय तान्येवातुं विनय्यति न प्रेल संवास्ति' इति लयं निरूप्य यथायं लवणस्यान्य एवमेवारे मेत्रिय इदं जीवात्मतन्त्वं महदादिलस्यक्तवाहृत्येव महद्दनविष्ठां भृतं सिद्धं अनन्तमिवनाविश्वभारः मनाविद्विद्यान्वयने हाप्तिमावस्यस्य एव । प्रथमन्त्रयक्षे हाप्तिस्वरूप एव इत्ययो वाच्यः । ताद्याः सनेव एतेन्यः स्युज्यस्मग्रयीयकारेण परिणवेन्यो भूतेन्यः समुत्याय भूप्ययस्मयादिन्यो स्तः सैन्यवमावमित्र पराभिष्यानावस्माविज्ञेषफलभोनस्मावं प्राप्यः तेन स्वस्तरुरं ज्ञापयित्वा तानि विनश्यन्ति सन्ति अनु पश्चात् विनश्यति भोयत्भावं त्यजति न प्रेत्य संज्ञाति विम्रुक्यनन्तरं संज्ञां देवमन्ष्यादिसंज्ञा नास्ति किंत इप्तिमात्रखरूप एव अवति । इत्येवं तये संज्ञाभावं व्याख्याय विभिन्नपार्थं मिटोदके तत्प्रदेषे अविभागदद्यायामि मेदझानात्र संज्ञाया अभावे इति मैत्रेय्या मोहो जातः प्रेत्य सम्याज्ञानाभावः कथं किमात्मनः स्वरूपनाञ्चादुत दर्शनाभावात् तत्र यदि नाहा वातः त्रव्य सन्यन्धानाभावः कथ । क्षमारानाः सहस्यनाद्याद्वतं दशनाभावात् तत्र यदि सहस्यनाद्यात्रतः विद्वानयने आत्मनि अनन्तन्यगारिमित्र विद्वान्यान्यः अनादिनिधननत्वं यदुक्तं त्रव्यान्यः स्वादिनिधननत्वं यदुक्तं त्रव्यान्यः स्वाद्यान्यः स्वत्यान्यः स्वाद्यान्यः स्वत्यान्यः स्वाद्यान्यः स्वत्यान्यः स्वत्यः स्वत्यः स्वत्यान्यः स्वत्यः स्वतः स्वत्यः स्वत्यः स्वत्यः स्वत्यः स्वतः स्वत्यः स्वतः स्वत्यः स्वतः स्वत्यः स् र्रशाति भद्वति विज्ञानीतालग्यमाह पत्र भ्या ।वसागद्वशाया ।ह ।गत्रय यर् अतामय नगत् नाज्यदेवाभावेषि द्वैताविरुद्धमदेवं सर्वति तम इतर्रहत्यं प्रयत्येवं सर्वेन्द्रियव्यागालनकसेट्कः धर्मस्य स्पृत्यद्भयदेहरूस्य सत्तायां द्वेतदर्धनकपन्यूयंकं त्रत्र न्त्यस सर्वमात्मेवासूत् तत्सेन कं एडगेत् निमेत् अभिनदेत् ,ग्र्ण्यात्,मन्तित विज्ञानीयात् येनेदं सर्व विज्ञानाति तं केन विज्ञा-नीयात् विज्ञानातासम् केन विज्ञानीयादित्यन्तेन । यत्राविभागदशायासेतदी्यमेट्कधर्मस्य स्यूलप्रसम्बेहरूपस्य लये कटककुण्डलाकारलये तयोः सुवर्णभावे कटककुण्डलादिकार्यभूतहस्तकर्ण-

१. परल्पेकगत्वनन्तरम् ।

शोभाजननाद्यकरणवत् देहयोः विज्ञातभावाद्रहारूपतायां तयोरापि ज्ञानजननरूपस्यकार्यकरणा भावात सम्यक्तानाभावः । समुद्रे ठवणसीय बदाणि लीनस जीवस स्वसिन भगवती भिन्नत्वेन प्रतीतिराहित्यं अन्यस्य ब्रह्मविदोपि तस्तिन् जीवे तथाव्रतीतिराहित्यं न्यरूपयदिति सिद्ध्यति । अत्र च भूतरूपदेहद्वपनाशो न विशेपदर्शनात् शक्तिकारजवनाशनत् अभिप्रेतः किं तु कार्यस कारणे ठये कार्यस्पादर्शनवद्भिप्रेतः । 'यत्र त्यस्य सर्वमात्मेवाभूत्' इतिवावयसामञ्जसात् । एवं जीवसापि ठये सकार्याक्षमत्वं तेन दर्शनादिकर्तृत्वाभावोपि वोष्यः । तेनेदं सिन्दर्गति यत्पूर्व मोक्षार्थं ससाधनमात्मज्ञानसुपदिष्टं तत् जीवहद्यायामेवं श्रवणादिभिः साधनीयम् । ठयेऽविभागे संति तस कर्तमधक्यत्वादिति । जीवस्तरुपं किमित्याकाङ्का तु 'हदं वा अरे महस्द्रतमनन्तर्मपारं विज्ञानघन एवेत्यनेन परिता । तेने मोक्षार्थिनो जीवस्य संस्पन्नार्थमत्र त्रक्षोपदेशः। तथा च करणग्रामाभावात् तसं द्वानाभावः । तेनांशरूपस विज्ञानात्मनः सत्त्वादिदानीः च करणग्रामस्यापि सत्त्वात पूर्वोक्तैः दर्शनसाधनैस्तवामृतत्वाय परमात्मा द्रष्टच्य इति तव तस्य ज्ञानिमत्युक्तं भवति । एवमधिकारपरीक्षायां ज्ञातायां तस्ये मोक्षार्थं नदासरूपप्रपदेष्टं द्वितीयनादाणे नागेकायनमित्यन्तं पूर्ववदुत्तवा 'स यथा सैन्धवयनः अनन्तरोऽनाधः कृत्को रसघन एव सादेवं नामकापनानसन्त प्रविद्याना ते प्रया संप्यम्भ जनगरीजनाता हरता स्वतं प्रया सार्यम् यय सार्यम् ना अरे इदं महद्भुतमनन्तमपारं कृत्वाः प्रज्ञानयन एवेतेम्यो भूतेम्यः सम्रत्याय तान्येवानुः विनश्यति ने प्रत्य संज्ञास्ति' इत्यादिपूर्ववहा तेन जीवस्ररुपादिशोगे वोधितः । अयं तु यथा सैन्यव्यनः अनन्तरोज्ञासः कृत्रो रस्यन एवं स्यादिति दशन्ते निरूप्य दोधीन्तिकेजनन्तरस्यमः वास्त्य संस्कृत्य स्वयं कृत्रात्व प्रज्ञानस्य स्वयं स्ययं स्वयं तेन ब्रह्मणो महवाविभिश्रतिभित्रीपणेरेव जीवसाम्यं प्रज्ञानयनस्वेन खरूपसाम्यं यस्तुतस्त तंत्रं विज्ञानयनपदादत्रं च प्रज्ञानयनपदाचेतः कश्चिद्विशेषोपि, अनन्तरत्यम्याद्यत्वं कुरस्नस्यं च ततोधिकं तेनं ब्रह्म जीवादधिकमिति बोधयन् जीवसं सान्तरत्वं सवाह्यत्वमकुत्स्वत्वं च स्चयति तेन तस्य विस्पतां द्रदपति भूतसप्तरपानात्त्रविनाग्रभेत्यसंज्ञाभावात् पूर्ववताह तत्र मेनेत्रयाः मञ्जनिष्ठयोर्भृतसप्तरपानविनाग्रपोने संदेहः । हृदि द्वयोजीयरमात्मनोराष्यात्मिकाधिदैविकतया स्थितस्वेन जीवे तथात्वस्येय परमात्मनि वथात्वस्य सुखेनं योद्धं ग्रम्यत्यान् । प्रेत्यसंज्ञाभावस्तु लोकान्तरगत्यनन्तरं सम्यग्जानाभावरूपः स तु जीवेन्द्रियाणां लये सित जीवविषयो भवति मक्ष तु न विलीयते जीवोपि इदानीं वर्तत इति मक्षविषयकः संज्ञाभावो जीवस्य लोकान्तरग-मनोत्तरं कथमित्यवं मैत्रेटया मोहे जाते तन्त्रिशारणार्थं अविनाशी वा अरे अयमात्मा अनुन्धितियमा मात्रासंसर्गस्त्यस्य भवति इत्याह तत्र मात्रारूपाणां विषयाणां यः संसर्गः स मक्षण्यसुपपन्नः इति तेन जीवलिङ्गेन जीवरूपमेव अत्र मद्यास्तु न तु ततोधिकम् । अन्यगैतदिरोधापचेरित्यत आहुः सर्वव्यवहारेत्यादि । तथा च पूर्व जीवग्रुख्यप्राणलिङ्गसूत्रे जीवस ब्रह्माश्रितताया उक्तत्वात् जीवीयसर्वेच्यबद्दारस तन्मुलकत्वात् इत्तपुत्तकसंयोगे पुरुष-पुलक्तंयोगवत् विषयस्पर्शोपि ब्रह्मण उपपृथते अग्रिमवाक्योक्तं विज्ञातृत्वमपि ब्रह्मण एव धर्मः नान्योञ्जोत्ति द्रष्टा इत्यादिश्चनेर्द्रपृत्वस तत्रैन नियमनात् स च धर्मत्तदंशत्वात् जीवेपि भासते इति नात्र जीनवाक्यशङ्केत्यर्थः । नत्तु तथापि मात्रासंसर्गे सत्यदर्शनं क्यप्रपंपवत इत्याकाङ्काया-माहः एवं सत्तीत्यादि । अयमर्थः । अत्र हि यदै तं न पश्यति इत्यादिना आत्मविपंयक्

सर्वेन्द्रियजन्यज्ञानाभावस्य सहपं प्रकारयोज्यते तथा हि यद्वै तन्नेत्वत्रानुसारस परसवर्णः । ते ब्रज्ञानयनमारमानं यत्र पश्यति तत्पश्यन् ये तद्रष्टन्यं न पश्यति द्रष्टन्यत्वेन पश्यति । नतु रूपमृत्यातमा इति द्रष्टव्येन दर्शनसन्त्वे कथमदर्शनमित्याकाङ्गायामदर्शनग्रुपपादयति नहीत्यादि । अदर्शनं लोपः विरुद्धः सर्वतो लोपः विपरिलोपः च्छेरिति पत्रमी प्राणादित्या प्रायपाठाव हि यतो हेतोः दृष्टदेरेविपरिलोपः द्रष्ट्ररात्मनो दृष्टेः दर्शनात् विपरिलोपः विरुद्धदर्शनसामर्थ्य-यता ध्वाः प्रदुष्टानगरकानः प्रदुर्शनात प्रदेशनात् । ज्ञानात्मकस्य स्वरूपस्य धर्मस्य च नित्यत्वात् । कृतं अदर्शनं न विद्यते तत्र हेतुरविनाशित्यात् । ज्ञानात्मकस्य स्वरूपस्य धर्मस्य च नित्यत्वात् । तैन जीवस्य प्रश्यत्वम् । तर्हि कथमपरयग्वं तत्राहः न त्वित्यादि । यदन्यरकार्यं रूपमिन्द्रियं करणं विभक्तमंश्रह्मं जीवतन्वं द्रष्ट्र पश्चेत परमात्मविषयकं दर्शनं क्वर्यात तत्त ततः परमात्मनः सकाशात् द्वितीयमन्यद्भिन्नं नात्ति तथा च दर्शनसायनस्य द्रष्टश्च परमात्मनः सकाशादन्यत्वानावेन विभक्तत्वाभावेन च द्वितीयत्वाभावात् द्रष्टन्यत्वेनादर्शनं तथा च सामान्यवो द्रष्टन्यत्वेन रूपात्मकलातमा दर्शनात् परपत्त्वं तेन मात्रासंसर्गात् द्वष्ट्रद्वयञ्चयद्वादद्यायां विशेषतः कारणत्वेनाविभक्तत्वेन द्वितीयत्वेन च अदर्शनादपत्रयच्चमित्युमयमपि संगच्छते एवं सर्वत्रापि । नतु वर्हि ज्ञानसरूपत्वात् ज्ञानधर्मकत्वाच द्रष्ट्रत्वे सिद्धे सरूपेणैव परमात्मानं इतो न पश्यति इत्यतः किंचित्वाठमेदेन पूर्ववदाह यद्वा अन्यदिव सादित्यादि तथा च सहवे धर्मे च विद्यमानेपि बद्धणि कीनत्वेन द्रष्टद्रयभावाभावात न विज्ञानीयादित्यर्थः । तथा च साधवत्य संसारद्वशाती- अप्रेमे लोकान्वरे महिमाहपविषयसंसमें सत्यपि वस्य संसर्गसेवदात्म्मेऽनुसंहिते द्वितीयत्वामावा-त्सम्यगुद्धीनाभावः । सुक्ती तु अविभागे सति द्रष्टृदृद्धयत्वाभाषात् सम्यग्जानाभावः । तेन त्रकाविभक्ततया व्रकात्मकत्वेनावस्थाने व्रद्धीव विज्ञात् सर्वेत्रयं तु ज्ञप्तिमात्रस्वरूपो ज्ञप्तिपर्मा च कार्यकारणशक्तिरहितस्तिष्ठति न तु सविषयञ्चानवान् । इदमेवामृतस्यमित्यपसंहरति । उक्तानु-शासनासि मैत्रोपे एतावदेव खल्बमृतत्विमिति प्रवजति च । तत एतस बाह्मणस पूर्वबाह्मणार्थ-निथायकं इत्याययेन सिद्धमानुः अतो वाक्येत्यादि । एवं प्रकृतिकारणवादे निरक्ते यो पान-वच्चेनोक्तः परमात्मा स मेत्रेय्या श्रुत इति पूर्वोक्तरीच्या मननं निद्धियासनं च त्वया कर्तेच्यं जीवद्यायां तवः साधनपरिपाकेन दर्शने श्रुक्तां जीवस्य विज्ञानुमावरूपो जन्नभाव इति फर्ल सिद्ध्यति । एतदेव तत्त्वदीपे तत्प्रकाशे चाचार्यैः-

> 'न्यायकत्वश्रुतिस्त्वस्य मगवन्त्वेन युज्यते । आनन्दांभ्राभिन्यक्तौ तु वत्र मद्याण्डकोटयः । प्रतीवेरम् परिन्छेदो न्यायकृत्वं च तस्य तत्' ।।

इस्पेनेनोक्तं ज्याख्यातं च । किं चायमेव संवादो त प्रेल्यसंज्ञात्वीति प्रेल्यसंज्ञाभावं बोधयन् प्राणवेव खल्यमृतत्विमित मोद्रस्थितवन्तं च बोधयन् तिःसंबन्धो तिरानन्दो मोध्र इतिवादप्तृत्था-प्यावेव खल्यमृतत्विमित्तं मोद्रस्थान्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्विमान्यस्य विद्याविमान्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्वात्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्वात्यस्य क्षात्विमान्यस्य क्षात्वस्य क्यात्वस्य क्षात्वस्य क्षा

'सर्व प्यात्मानो च्युंचरन्ति' 'एप होवानन्दयाति' इत्यादिश्रुतिसहस्रैनिःसंदिरधै-व्रह्मणाः स्रह्मपं कार्यमेशाश्च प्रतिपादिता इतीदमपि वाक्यं तत्परमेवोचितम् ।

लयः श्रावणाचाणुः ब्रह्माविभक्तत्वाद्तु च ब्रह्मधर्मो ब्रह्मभूतो ध्रुक्ताव्यतिष्ठते । इत्येवद्रोपनाय् निवन्धे वधोक्तमिति श्रेयम् ] एवमन्यत्रापि । अतः सर्वापनिपद्तुरोधेनेवासाप्यर्थस्य वस्तुप्तृत्वित्वात् तासु च, तमेव विदित्वा अतिष्ठत्युमेतीत्यवधारणदर्यनाद्वापि श्रवणादिविधीनां ब्रह्मविषयत्वमेव मन्तव्यम् । तथा अत्रोक्तं यथाद्रीयाधेरित्यादिष्टान्तिर्द्धं कारणत्वं समुद्रादिष्टान्तिर्द्धं कारणत्वं समुद्रादिष्टान्तिर्द्धं कत्याधारत्वं च तदेव संगच्छेत यदा व्रियं ब्रह्मवाद्राद्वेत । आनन्तद्व्येवेति सावधारणक्ष्यं तत्रियमनात् । नच जीव पव ब्रह्मिति क्रुक्तम् । सर्व एवात्मानो ब्युच्यन्तिति श्रुति-विरोधात् । अमृतत्वस्तं फलमपि तत्र एव । एम वेवानन्दयातीति सावधारणश्रुतेः । अत

हाह्यणद्वयेषि । अस्यापीति मैत्रेयीनाह्यणद्वयस्यापि । तमेव विदि त्वेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तासु चेति । मैत्रेयीबाह्यणेन सहैक्यतां वक्तं तद्विभजन्ते अत्रापीति । नतः त्रियत्वेनीपक्रमात 'प्रेमा ना त्रियता हार्द प्रेम स्रेहः' इति कोशात् मैत्रेयीत्राह्मणद्भयस मक्तिप्रतिपादकत्वेषि एकवा-क्यंताया उपाचाया महानारायणोपनिषदः कथं भक्तित्रतिपादकत्वमिति चेन्न । तमैनेसत्रैनकारो ज्ञान्यथा व्याख्येयः तं विदित्येवेति किं त तमारमानमेव विदित्येति ततश्चारमञ्जानं त भत्तया ! मक्तया जानाति चान्ययमिति श्रुतेः । 'भक्तया मामभिजानाति यावान् यश्रास्मि तत्त्वतः' इति गीतायाश्रीत मक्तिरर्धापत्तिरुग्येत्यदोपात् । न च भक्तया ज्ञानं क्रतो नेति शब्दस्यम् । 'नायमात्मा वल्हीनेन लभ्यः' इति मण्डके चलपदवाच्यमक्तिहीनालभ्यत्वोक्तः । सिद्धान्तमक्तावल्यां 'ज्ञानाधिको भक्तिमार्ग एवं तस्मानिरूपितः' इति तद्दीकायां च प्रमवः उपपादयांचकुः सृत्युमितकामतीति मृत्युमतिकान्तो मोक्षः । ब्रह्मविषयत्विमिति एवकारेण विसृतिब्युदासः । मक्तिद्वसेऽयं विषयः स्पष्टः । आर्द्रेषायेरिति व्याकृतम् । समुद्रादीति स यया सर्वासामपार समुद्र एकायनमेवर सर्वेपां स्पर्शानां त्वगेकायनमेव सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायनमिलादि । आनन्देति । नतु त्रियं त्रीतिविषयमा-नन्दः सुखमिति कथं पर्यायतेति चेन्न तत् समन्वयादिलिपकरणे त्रसणोत्तिभातित्रियरवेनान्वयोक्तेः । अस्ति सत्यधर्मः, भाति ज्ञानधर्मः, त्रियत्वमनन्तानन्दधर्मे इति सिद्ध्या त्रियत्वेनोपकान्तधर्मत्रियत्वः खानन्दे सत्त्वादानन्दस्य पर्यायत्वम् । तञ्जैचेति त्रिये मह्मण्यानन्दरूपं एव भूतकर्तृत्वादिनियमनात् । सर्व एवेति भाष्यं विवरीतुमाहुः न चेति । आत्मान इति । आत्मानोऽवतारा जीवास्त प्रयमुक्ता न्युचरन्सेवेति माध्याः । तद्यत्रारमजीवयोः प्रथग्न्युचरणं श्रुतं तत्रास्त्येव । भाष्यं त केन्छात्मस्युवरणघोषिका श्रुतिस्त्रहिषयमारमपदं यत्रात्मजीवीभयिषयं तच्छुतिसंत्राहकं च । अम्युतत्वेति उपसंहारोक्तामृतत्वरूपम् । तत इति ब्रह्मणः 'कठमत उपपत्तेः' इति व्यासमुत्रात् । अमृत शानन्द इति भाष्यादाहुः एप छोवेति । एप आकाश्च आनन्दः । आनन्दममृतं करोतीत्यर्थः । 🔺 अत इति । तमेवेति भक्तिरसविषयं ब्रह्मणो रूपं वत्पदेनोक्तं प्रसिद्धं सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति श्रत्या । नन्त्रताम्भस्यपारे सुवनस्य मध्ये इति महानारायणोपनिषदो रामानुजाचार्यभाष्येण रसो वै. स इति श्रुलनुवर्तितरसपदीयानारायणोऽनात्मा तत्पदार्थं इति चेन्न. पुरुपस्कोक्तसाकारमञ्ज तत्पदार्थः सामिध्यात् । तस्य च दशरसरूपत्वं सर्वरस इति श्रुतेः विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेनानन्तरूपत्वेन १२० व० सू० र०

# सर्वेब्यवहारस्य तन्मूलकत्वेन पूर्वमुक्तत्वात् । विषयस्पर्शो विज्ञातृत्वमपि तस्यैव ।

भाष्यप्रकाशः ।

उदाहृतजातीयैः श्रुतिसहस्रैस्तथा प्रतिपादनादिदमपि वाक्यं ब्रह्मपरमेवोचितमित्यर्थः । नतु सत्यसेवं, तथापि भात्रासंसर्गस्त्वस भवतीति विषयसंसर्गरूपेण लिङ्गेनात्र जीव एव कक्तन्योऽन्यथा तिहरोधस दुवीत्त्वादित्यत ब्राहुः सर्वेत्यादि । पूर्वेमिति । जीवशुख्यप्राण-लिङ्गस्त्वते । तथाच जीवस ब्रह्माश्रितत्वाजीवधर्मा ब्रह्मण्युन्यन्त इति विषयस्पर्शोण्युपपद्यते । न त्वेतावतात्र जीववाक्यत्वम् । विद्यादत्वं तु ब्रह्मस्त्र एव । नान्योऽनोऽन्सित द्रष्टेत्यादिश्चतेः ।

च रसरूपत्वमेतस्य ज्ञानं तु भत्त्येरसुक्तयान्यनिष्ठभक्तिरसविषयं च शाक्षार्थनिरूपकद्वितीयस्कन्य-नवमाध्यायोक्तमिति आनन्दाद्धेवेति कार्यं माहाल्यज्ञानाय तेन सुवोधिनसुक्तस्य—

'माहारम्यज्ञानपूर्वस्तु सुद्दः सर्वतोधिकः । स्रेहो भक्तिरिति प्रोक्तस्तया सुक्तिनं चान्यया' ॥

इति श्रुतिवाक्यद्वयेन सिद्धम् । भानन्दस्य प्रियशिरस्त्वादिकमानन्दम्याधिकरणे प्रपत्रितम् । सर्व एवात्मान इत्यंशाः आत्मपदवाच्या जीवाः अंशो नानाव्यपदेशादिति सुत्रात । एप ह्येवा-नन्दयातीति फलमानन्दस्य फलत्वात् । एतचतुष्टयादिसर्थः । सजातीयैरिति सजातीयत्वं च भक्तिरसविषयम् अनिकानकमाहात्म्य-जीव-फलेतिचतुष्ट्यप्रतिपादकत्वेन । अन्तीति यया अन्तरा द्धर्मीधिकरणे छान्दीग्ये प्रयमप्रपाठके य एपीन्तरादित्वे हिरण्मयः प्ररुपो हत्यते इति स एप सर्वेग्यः पाप्मभ्य उदित इति भक्तिजनकमाहात्म्यं, उदेति हु वै सर्वेभ्यः पाप्मभ्य इति फलम् । य एवं वेदेति जीवः। तमेव विदित्वेति समानम्। यथा तिङ्काधिकरणे छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके सर्वाणि इ इमानि भूतानि थाकाशादेव समुत्रचन्त इति भक्तिजनकमाहात्म्यं परोवरीयसो इ लोकान् जयति इति फलं य एतदेवं विद्वान् परीवरीयांसमुद्रीयमुपास्ते इति जीवः । तमेव विदित्वेति समानम् । यथातिदेशाधिकरणे तत्रैव कतमा सा देवता प्राण इति होवाच सर्वाणि ह वा इमानि भतानि प्राणमे-वाभिसंविश्वन्ति प्राणसुज्जिहते इति भक्तिजनकमाहात्म्यं तांश्चेदविद्वान् प्रस्तौष्यः इति जीवः, मूर्घा ते व्यपतिष्यदिति फलम् । छङ् । न त्वं प्रस्तोष्यसि न ते मूर्धा व्यपतिष्यतीसर्थः । तमेव विद्वानिति समानं इत्येनं श्रुतिसहस्रिरित्यर्थः । तैथासंदिग्धेः निःसंदिग्धत्वमिति भाष्यात् पूर्वं संदिग्धत्वेपि केपुचिच्छतिवानयेषु न्याय(सूत्र)प्रापणानन्तरमसंदिग्धत्वमिति श्चितसहस्राणां निःसंदिग्धैरितिभाष्ये विशेषणं तथा माध्ये त्रवणा स्वरूपं तमेव विदित्वेति श्रृत्युक्तं मक्तिविषयं तं ठोकवेदप्रसिद्धं पुरुपोत्तममिति पुरुपोत्तमरूपम् । ॐ खराद्द जन्मावस्य यतोन्वयादितरतश्रेति वाक्यात् । इमानि मुतानीति कार्यं प्रसिद्धमंशा जीवा इति प्रसिद्धं चकारेण फलम् । तस्परं ब्रह्मपरम् । प्रकृते । ताद्विरोधस्येति विषयवाचकमात्रापदवाच्यमात्रासंसर्गविरोधसः । सर्वेत्यादीति सर्वो यो 'व्यवहारः सन्निपातो मनोमात्रेन्द्रियासुभिः' अहंममेति मतिः अहमित्यस्मद्मत्ययः ममेत्यस्मद्भयत्यगोचरसंबन्धिनो जीवजड्यर्मास्ते तत्रैन 'जीवमुख्यप्राणिङद्वादिति चेन्नोपासात्रैनिच्यादाश्रितत्वादिह तथोगात्' इति स्त्रभाष्ये उदिष्टास्तद्विपयिणी मतिर्यो सापि व्यवहारस्तस्य मह्य मूळं परंपरा च यस्यार्थात्साक्षात्कारणं व्यास्यानात् स तन्मुळको व्यवहारःखलेनेलर्थः । अञ्चेति मैत्रेयीबाद्यणद्वये । विज्ञातृत्वमितिमाष्यं विवृष्यन्ति विज्ञातृत्विमिति । अत इति मद्यपः । भाष्ये । तस्येति साकारम्खणः । अत्र पक्षे तन्मूरुकत्येनेति भाष्यस तानि प्रस्याः सरूपकार्याशकानि मूर्वानि कारणानि यस व्यवहारस स

### भारतवस्त्राचाः ।

स च भर्मस्तदंशत्वाजीवेञ्पि भासत इति न तेनापि जीववाक्यत्वग्रञ्जा । नतु यथात्र लयाधिकाणदृष्टान्त्वनिरूपणोत्तरं, स यथा सैन्धवधन इत्यादि श्राब्यते, तथा पूर्वीसन् मैत्रेयी-ब्राह्मणे सर्वासामपामित्याद्युत्तरं, 'स यथा सैन्यवखिल्य उदके प्रातः उदकमेवातुविलीयेत नाहा-सोद्रहणायेव साद् यवो यवस्त्वाददीत लवणमेव' इति श्राच्यते। विचयथ शकल इति त्रक्षांचस्त्रत्र प्रतीपत इतीहापि जीव एवास्त्वितचेत् तत्राहुः एवं सतीत्वादि । सूर्वसापि व्यवद्वारस त्रक्षमूलकरवे सिद्धे सति यदयोक्तं यत्र वा अन्यदिव सादित्यादिना कर्मकर्तृभावरा-हिलं, तदि।, यदै तम् पश्यतीत्यादिना जीवस सस्यतो धर्मतथ नित्यत्वं प्रतिपाद विभक्तत्व-निपेषेनाविभागानुसंघानद्यायां द्वितीयस विभक्तत्येन दर्शनं निपिद्धः सर्वसात्मभावं च रदिमः ।

तयोक्तः तत्त्वेन । अयमर्थः । चत्वारोयीः प्रतिपाद्यन्त इति नवार्घ्यो वेदटीकायां कारिकासस्पादस्मामः वत्रश्रुप्योर्थेम्यः नातिरिक्तं किचिदिति सर्वव्यवद्यास्य तन्मृठकृत्वम् । तेन पूर्वं सर्वत्र प्रसिद्धोपदे-शादिलपिकरणेऽनुगमापिकरणेवेलर्थः । प्रत्येपति स यथा सर्वोसामपां समुद्र एकायनमिलादि-प्रख्यापिकाणस्थानाः । इत्यादीति स यथा सैन्धवपनोऽनन्तरोऽयाद्यः फ्रस्सो स्सपन एव सादैवं वा भरे इदं महद्भतमनन्तमपारं क्रत्स्नः प्रज्ञानचन एरेतेन्यो मूतेन्यः समुख्याय तान्येवातुविनस्यति न त्रेस संज्ञातीलन्ताः श्रत्याः स्पष्टाः । कमंकन्त्रीति यत्र स्वसं सर्वमात्मेवामृत् तत्केन कं परयेदिसत्र तक्तर्रेकं क्मोणमिति कर्मकर्तृमावस्तद्राहित्यम् । केनेति करणमावसहित्यमुण्डक्षणविधया द्रष्टव्यम् । इतः पूर्व प्रमेपमाद्वः तदिपि चद्वैतमिति यत् यत्रध्रश्चत्त्रमात्मानं न पश्यतीलर्थः । स्रास्त्पताः इति स्ताः । घमत इस्रविनाशिस्ताः । यद्वे तस्र पश्यति पदयन् वा इस्रादिना । विभक्तिति न ह तद्दितीयमध्य ततोन्यदिमक्तं यसदयेदिति विमक्तलिनेधः । तत् वात्मनोन्यदिमक्तलं नार्खाः त्यात् अन्यन्नास्ति विमक्तं नास्तीत्यन्यः । अविभागति विभागनवुसंधानदशायामिति गोक्तम् । अविमक्तं च मुद्देषु इत्यविमागस्य माद्यत्यात् । द्वितीयस्येति दितीयत्येन दितीयं चक्कुरादीन्द्रियं तद्द्वितीयत्वेन वर्तते एव । सात्विकज्ञानामावात् । जन्यत्वेन वर्तते तत एव भतो विभक्तिव च सित्तिविति गीता तादश्चिमक्तत्वेन दर्शने निषद्धि । न चान्यत्वेन दितीयलोन कृतो न दर्शनं निपिद्धिमिति श्रञ्जमम् । मद्याणो द्वितीयलोमिन्द्रियेषु अविशागानुसंयान-दितीयलोन कृतो न दर्शनं निपिद्धिमिति श्रञ्जमम् । मद्याणो द्वितीयलोमिन्द्रियेषु अविशासमायानन्तरं न दशापामिति अन्यत्वं च । यत्र त्यस्य सर्वमारसंवासत् तत्केन कं पश्चित्रान्सीवेदसम् आसीत्यक्य-कमण्यस्तीलनुत्तवा केनेति करणनिर्धेषः कमिति कमिनिर्धेष ज्ञापयित श्रुतिश्रासिनेदम्य आसीत्युरुप-्राप्ता अपात करणानप्पः कामात कमानप्पत्र वार्ताः उत्ता विष्यादाहित्याः 'अन्तरा विष इति । विषापदादिन्द्रियेषु द्वितीयत्वमिन्द्रियेष्ट्रन्यत्वं चास्ति सप्रतिवोगित्वाछीटायाः 'अन्तरा भूतप्रापनत् सारमनः' इति व्यासस्त्राचात्र आत्मस्तेन साजात्वे 'आत्मिति तूपगच्छिनि त्राहपन्ति व क्रिक्तम्बत् सारमनः' इति व्यासस्त्राचात्र आत्मस्तेन साजात्वे 'आत्मिति तूपगच्छिने व स्वयन-कारणप्य (सालानः' इति व्यासस्त्राचात्र आरमध्येन साजाल भारणप्यः हितीयम् । एकमेवादितीयं नस्रेति ह खातन्त व रहित प्रकारणप्यस्त्रात् । अतः प्रतियोगिसजातीयं द्वितीयम् । एकमेवादितीयं नस्रेति श्रुतिकृष्टिः । दितीयन्युदेततिप्यं गोपाठतापिनीयं कयं चतुर्भिरको देगो मंविदिति प्रके एकमेवेति श्रुतिकृष्टिः । दितीयन्युदेततिप्यं गोपाठतापिनीयं कयं चतुर्भिरको देगो मंविदिति प्रके नामाया । मायासिप्रमायासद्याः स्वातां व्यक्षतावपय गोपाठतापिनीये कथं चतुर्विस्का द्या भगवान वया । मायानिव्यमावातादयी, व्यक्षानी पासर दितीयत्वमस्त्रेव अन्तरा मृतेति द्वतीयो मेदोषि योगमाया । मायानिव्यमावातादयी, व्यक्षानी पासर दितीयत्वमस्त्रेव अन्तरा मृतेति द्वतीयावे अतम इति अतौ तमोपिवं तमःसदयमिति प्रदेशसर्थकननोक्षीकारात् । न व्यन्त्रातीयवे विकास विका र्वात तमामित्र तमासदयामित पद्धवास्यक्षणभावास्याप्ते विद्यास्यक्षणभावास्य । तस्यापायस्य । तस्य प्राचित्रकारी प्राचीत्र विद्याद्वित्र प्राचीत्र क्षेत्र क्ष्या । तस्य । तस्य स्वत्रत्वीत्र सक्त्रतीत्रासामग्रीहरूपः सक्त्रतीत्रासामग्रीहरूपः रपेन फळाच्यायोक्तरीठाव्येनेवादनादिना मक्तमनीरमपूरणावेच्छानिवयीङ्कतः सकर्र्टाठासामधीरुप-

एवं सति सर्वमेव संगतं भवेत्। अतो वाक्यान्वयात्र जीवपरत्वं येन प्रकृतिवादी स्यादिति ॥ १९॥

#### भारतसम्बद्धानाः ।

बोधियत्वोक्तम् । अतस्तदिषि सर्वस जीवजडरूपस वस्तुतो ब्रह्मत्वादेव संगतं भवेत् । यच तत्रोक्तं खिल्यत्वं जीवस्य संज्ञाभावादिकं च तदिषि संगतं भवेत् । तत्रापि त्रियत्वरूपस प्रकृतः त्रावा प्रवास वापस त्रावाचायम य वदाच त्राव मन्त्र । वनाच निर्मा विकास वितास विकास वितास विकास व प्रानल्यम् । तदेतज्ञृदि कृत्वा सिद्धमाहुः अत इत्यादि ॥ १९ ॥

संकर्पणच्यूहः तस तत्तङ्घीलासामग्रीरूपेण भवने प्रद्युष्टच्यूहः अयं धर्मो यद्भक्तमनोरयपूरणं तदेव वासुदेवव्यूहरूपं वासुदेवस्य मोक्षरवात् लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिति व्याससूत्रात् । इति चतुर्व्यूहातुपः क्रम्यैकमेवादितीयमिति श्रुतिसंनिवेशात् तथा चाविमागदशायां भेदरूपान्यत्वाधीं विभागजन्योऽदिः तीयत्वं जनयति तत्रान्यत्वं योगमाया 'योगमायामुपाश्चितः' इति वाक्यात् । विभागश्च विभक्तमिवैति वाक्योक्तः द्वितीयस्यं च खरूपे प्रतीतं विभागातुसंधानदशायां तु माया भिदारूपा श्रीपाधिकं द्वितीयस्यं चेति । इदमारमा न पश्यति विभागजन्ययोगमायाजन्यरवात् । भक्तिमार्गे द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्ते निस्तिज्ञावादोक्ते चारमनि । न त विभक्तस्वनिति विभक्तमिव च स्थितमिति गीतायाः । किं च इदं सर्वे यदयमासेति महा तं परादात् योऽन्यत्रात्मनो महा वेदेत्युक्त्लोक्तम् । तदपि यद्दै तन्न पश्यतीन कारिमिरिन्द्रियाणां सर्वेपानारान्तं चीपितप् । अत्र सर्वेपदं सर्वेपां नान्नि शक्तम् । अतीरि द्वितीयत्वं भेदशातीरि द्वितीयत्वेनान्यत्वेन च दर्शनं न निपिदं तदेतदाहुः सर्वेद्येति चक्कारोदे । अग्रे सर्वत्र ततोन्यद्विपक्तं यक्षमेततोन्यद्विभक्तं यद्रसर्वेदित्वेवमात्मत्वं चीधृश्चित्वेद्यर्थः । किमनेन सिद्धमित्याकाङ्मायामार्डः अतस्तदपीति । सर्वपदारसर्वस्य चान्यरबद्धितीयत्वाभ्यां विनाऽः निरूप्यत्वात् । तदिपं कर्तृकर्मभावराहिलमपीलर्थः । एवेति प्रकृतिव्युदासकं न प्रकृतित्वात । संगतिनित इदं सर्व यदयमास्मेति शुतौ सर्वस्यात्माभेदोक्तेः । न च प्रकृत्यभेदोस्त्वित शक्कम् । गौणश्रेत्रात्मश्रन्दादिति न्यासस्त्रात् । अत इदण्सर्वमिखत्रात्मपदं न प्रकृतिप्रतिविम्यवाचकं गौणत्वापत्तेः, एवमसंगतं भवेत् । ब्रह्मपरिग्रह्युणमाहुः यचेति आदिपदेन मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीत्युक्तं मात्रासंवर्गः तद्दिषे शाश्रितत्यादिह् तद्योगात् संगतं मनेत् । प्रकृतिपरिग्रहे तु सन्तरजस्तमसां साम्यावस्थायां प्रकृतावस्त्रच्छायां प्रतिविम्यासंभवेन तद्धर्मानाश्रितत्वात् । उपक्रमसा-प्रतिविम्नसाधारण्यमाहः तत्रापीति बद्धण्यपि । तुत्यत्वं 'अतो भिय रति कुर्याद्देहादिर्यस्कृते प्रियः' इति । महानान्यशेपत्नादयो अत्रैन पूर्वमुक्ताः । तत्रात्रोक्तियस्य मद्यणो हि प्रतिपादकस्य बाद्यणद्रयस्य महावाक्यवेदरूपस्य शेपत्वं ताद्रथ्ये मक्तार्थबद्यप्रतिपादकत्वेन पूर्णतार्थत्वमिति यावत् । अन्यथा ज्ञानत्वेन प्रसिद्धस्ययंत्रकाग्रत्वप्रतिपादकत्वेन न्यूनताल्यनिप्रद्दस्थानापत्तेः । तत्र्वेति दितीये माधणे । उपदेशस्येति पष्ट इसर्थः । पष्टस तालर्यानुक्ती तालर्यमाहुः पतस्येति, तेन

# प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमाइमरथ्यः ॥ २० ॥

नियतधर्मवादिनामपि मतेन प्रकृते सिद्धान्तं वक्तुं पक्षान्तराण्याह । तत्र त्रह्मवादैकदेशिवादाः सन्ति । तत्र जीवो नाम सस्य भोगनिष्परपर्थं सांशो भगवता कृतो विस्फुलिङ्गवदिखाइमर्थ्यो मन्यते । अनादिसिद्ध एव जीवश्चै-भगवता कृतो विस्फुलिङ्गवदिखाइमर्थ्यो मन्यते । अनादिसिद्ध एव जीवश्चै-तन्यमात्रं शरीरादिसंघाते प्रविष्ट इति चिति तन्मात्रेण प्रवेशे च मोक्ष इति च औडुलोमिराचार्यः । काशकृत्स्नस्तु आसत्त्व्या विषयभोक्तृरूपं भगवत एव जीव इति । तेऽपि स्वमतानुसारेणात्र परिहरन्ति । तत्र पुत्रादिभियसहवत्रनाजीः व्यक्तरणमेवैतदिलाशक्क्य जीवोपक्रमस्यान्यत् प्रयोजनमिलाह् । सिद्धेरिति पठी। तस्या लिङ्गमंशत्याजीवस्य तदभेदेनोपक्रमः प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्ग भवति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञा ।

# भारतकरूपाताः ।

प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमादमरथ्यः ॥ २० ॥ स्त्राण्यवतारयन्ति नियतेत्यादि । अत्रोक्त् प्रियत्वं जीवधर्म एवेतिवादिनां मतेन मैत्रेयीवाक्षणे प्रकृतिवादनिरासरूप् सिद्धान्तं ववतुं संमत्यर्थ पश्चान्तराष्पाहेलथीः । अत्र आश्चमरथ्यमते श्रुतिर्माच्य एव सचिता । औडुलोभिमते तुः

'यथा नद्यः सन्दमानाः समुद्रेऽस्तं यन्ति नामरूपे विद्याय । तथा विद्वान् नामरूपादिमुक्तः परात्परं पुरुपमुपैति दिव्यम्'॥

इति मुण्डके श्वतिमुंत्रं वोध्यम् । नामरूपेति स्वीये नामरूपे । नदीदृष्टान्ताच भिन्नत्वं स्वीरे प्रवेश्वथं नामरूपव्याकरणश्चरा । चेतन्यात्मकरवादिकं तु भाष्य एव स्फुट्टम् । काशकरुखं स्वीरे प्रवेश्वथं नामरूपव्याकरणश्चरा । चेतन्यात्मकरवादिकं तु भाष्य एव स्फुट्टम् । काशकरुखं स्वीरे प्रवेश्वथं नामरूपव्याकरणश्चरा । चेतन्यात्मकरवादिकं तु भाष्य एव स्फुट्टम् । काशकरुखं स्वीरे प्रवेशव्याकरणश्चरिकं स्वाणि स्वाणि विचित्यं धीरः नामानि कृत्वाऽभिवदन्यदात्ते हित प्रवेशविक . जार न्यानस्पञ्चातः स्वयाण रूपाण विश्वस्य यारः नामान कृत्वाञानवदृष्यदातः हात पुरुषक्षः श्रुतिथ मुरु इति बोध्यम् । पुञादिमियसहयचनादित्यादि पुत्रादिरुपा वे लौकिकाः प्रियात्तरः सह वचनादत्रात्मनोञ्पि लौकिकमेव प्रियत्वं प्रतीयत इति जीव एवात्रात्मपदेन पराहृश्यते । अतो जीवप्रकरणमेवेदमित्याञ्जकोत्पर्यः । तदःभेदेनेति ब्रह्मामेदेन । एकविज्ञानेन सर्विविज्ञानमिति

### रहिसः ।

'अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महावाहो ययदं धार्यते जगत्' ॥

इति व्यापकजीवो जीवन्सुक्तोपि आध्यात्मिकादित्रितयविदाधयः प्रकृतिरपि न समवायिनी किं तु प्रियस्तरुपत्वधर्माविष्टो जीव इति भगवानेवाश्रयः इति सिद्धम् ॥ १९ ॥

प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमादमरध्यः ॥ २० ॥ एवेति निराकोर आस्मरध्योरतिकृते द्वितीय-प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमादमरध्यः ॥ २० ॥ एवेति निराकोर आस्मरध्योरतिकृते द्वितीय-पादे श्रियत्वं वापितम् । निवतो जीवधमे इलेवकारः । भाष्ये । सन्तिति कृष्णदेपायनमता-प्रदेकदेशविदः परे । 'वदन्ति ते यधाप्राइं न विरोधः कथंचन' इतिपाद्यात् । खस्येति निराकारस्य देकदेशविदः परे । 'वदन्ति ते यधाप्राइं न विरोधः कथंचन' इसिप्राइन्ते । अस्मन्योगिचाकशीति' दितीयपादे आस्मरध्यमतक्षयने उक्तत्वात्।व्यासमते खसिद्धान्ते तु खस 'अनश्रक्रन्योगिचाकशीति' इति श्रोतिशिक्ति भोगः । भूगवतेति निराकार्षेत्रस्य साकारणेति वार्षः । तदभेवेनेति क शत श्रुतजावस्यवः भागः । भगवतातः । यसभारभवन वाकारमण गरुः । तक्षभदनातं क जीवस्येवीपकम इति श्रद्धम् । गौषमुख्यन्यायदापात् प्रतिज्ञासिद्धेशः । प्रकृते । जीवात्मकथन-

तस्यैवाग्ने व्युत्पाद्यमानत्वात् तस्या एतत् साधकम् । यथा जीवो भगवानेवं जड इति । एवमाइमरथ्यो मन्यते । श्रोतव्यादिविषयस्तु भगवानेव । तस्मान्नि-यतधर्मजीववादेऽपि न जीवोपक्षमो दोषः ॥ २० ॥

# उत्क्रमिष्यत एवंभावादित्योद्धलोमिः ॥ २१ ॥

लिङ्गमिस्नुवर्तते । यद्यं जीवोपक्रमेण भगवतः श्रवणादिक्षमुक्तं तत् संसारभावादुत्क्रमिष्यतो जीवस्य लिङ्गम् । मुक्तौ जीवो भगवानेव भविष्यतीति ज्ञापकम् । अन्यथा सैव कथममृता भवेत् । इतिदान्दो हेतौ । स्त्रिया विश्वासार्थ

#### भाष्यप्रकाशः ।

मैत्रेच्यात्मित वा अरे घ्छे श्रुते मते विद्यात इदं सवै विदितमिति वाक्योक्तं तत् । प्रतिज्ञासिद्धेरिदं कयं लिङ्गिस्यत आहुः तस्यैवेत्यादि । तस्यैवेति सर्वत्यस्य । तस्या एतत्साधकमिति । उपक्रमे जीवात्मकथर्ने प्रतिज्ञासिद्धार्यः साधकम् । अन्यथा एतद्ख्युत्पादनकोटी जीवस्या[स्फुटवयाऽ] कथनाजीवज्ञानामावे प्रतिज्ञा वाधिता सात् । छते तप्कम उछेले सोऽपि ब्रह्मक्षत्राद्यभिमानित्या तत्र निविद्येदत स्त्रथेत्यर्थः । [यथा जडे ब्रह्मकार्यरवाह्मक्तायेपचार एवं जीवेपि ब्रह्माज्ञात्या ब्रह्मोव्रक्षात्रेपचार इत्यर्थः । ] तथा सत्यस्मिन् मते प्रतिज्ञैवास्य ब्रह्मणः प्रकरणत्वनियामिकेति वेयम् । एवमेवाग्रिमे मतद्वयेऽपि ॥ २० ॥

ं उत्क्रमिष्यत एवंभावादिस्तै। उत्ते ॥ २१ ॥ एवंभावादिस्यस् विवर्णं संसारभाषादिति । एवं कथनस्य मुक्तिप्राप्तिलिङ्गस्ये किं गमकमित्यत आहुः अन्यथेलादि । चिद्वपे ब्रह्मणे जीवसः प्रवेशो हि तन्मते मोक्षः । ब्रह्म तु चिद्वपं व्यापकमितीदानीमपि जीवस्तत्र प्रविद्योऽस्त्वेय । परं संघातान्तरायेण । यथा क्रुब्रुल्खं वस्तु गृहे । तद् यदा ततो विद्यः

#### रहिस: ।

मिति तदभेदेनेत्येव । अन्ययेति जीवात्मक्यनत्वे प्रकारे । वाधितित सर्वविद्यानाभावप्रसक्तेरिति भावः । उन्हेज इति आपाततः । प्रियपदसमिष्मच्याहारेण जीनस्योद्धेत्वे सोपि आस्मापि पूर्वोक्तमबध्यमायिभगावतयेत्यादिः । संयेति मथाभेदेन जीवात्मक्यमत्वस् । अत्र पाद्येन विरोध इत्युक्तं
तद्यक्षिकाविषयकस् । प्राद्यपदात्व तुर्वयेविषयकं च । कि च आचार्यवात् प्रकृषो वेदेति छान्दोग्यादेकदेशिमतानि तत्तद्वाध्यनियतानि । एतं च तत्तदर्यानां पदस्यान्यस्य संनिधः कारणाद् बोधे
श्वतिसिद्धार्थयिष् याथकाभावः । यथेह सहकारत्ये सपुरं पिको रौति अत्र पिकपदशक्तिग्रहः । तथात्र
वाद्यमं भाष्यमिति । सिद्धमाहुः तथा सत्तीति । एवमेचेति थथात्वेषि प्रतिज्ञाया विषयवाक्योकारा अन्ययो नोक्त इति तत्स्मारणम् ॥ २० ॥

उत्क्रिभिष्यतः एवंभावादित्यौद्धरोभिः ॥ २१ ॥ संसारभावादिति । एविमिति शन्देन संसारपोषः स चेत्वम् । संसारिणो विषयवाक्ये मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति पूर्वपुक्तत्वेन यत्र वा अन्यदिव सादित्यादिना यत्रेति संसार इत्ययात् । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत् इत्यत्र यत्रेति मोक्षे ज्ञाने इत्वर्षात् । तत्रेवंमाबादुक्तिमिष्यतो जीवस्य क्षिज्ञमित्येवंभावात् इत्यस्य संसारभावादित्यर्थः । प्रविम्तस्य पूर्वोक्तादित्यर्थात् । प्रवेमावात्युर्वोक्तभावादित्यर्थः । पूर्वोक्तः संसारः । भाष्ये । वीवसेतस्याज्ञादिसिद्धस्त्रेत्यर्थः । ब्रीह्योमियते तयेति । अनादिसिद्धत्वं तु आर्त्विज्यमिति सूत्रे गौणप्रियवैराग्यार्थं च जीवोपऋमः कर्तव्य एवेति औडुलोमिराचार्यो मन्यते । तसाद भिन्नजीवपक्षेऽपि नात्र दूपणम् ॥ २१ ॥

# अवस्थितेरिति काशकृत्सः ॥ २२ ॥

लिङ्गमिस्येव । भगवत एवावस्या जीव इति । अतः संसारदशायामपि जीवो ब्रह्मेति नात्रोत्क्रमणसूपचारो वा। अन्यथा कथमात्मनस्तु कामाय सर्व

# भाष्यप्रकाताः ।

प्रिक्षिप्यते तदा गृहस्यं भवति । तथा जीवोऽपि संघाताद् वहिर्भूप यदा साक्षाचित्संवद्धः सात् तदा ग्रुच्येतेति संघाताद् भिन्नत्वयोधनार्थमेय जीवोपकमः । सा हि मोक्षेच्छुविद्यां प्रकृति । तद् यदि तस्य मोक्षयोग्यं जीवस्तरूपं न ज्ञापयेत् सैव कथमप्रता भवेत् । अतो, येनाहं नामृता सामित्यादिकं वदाक्यमेवेवं कथनस मुक्तिलिङ्गस्य गमकमित्यर्थः । तदेवदाहः इतिराज्द इत्यादिना । दूपणमिति प्रकृतियादापत्तिरूपं दूपणम् ॥ २१ ॥

अवस्थितेरिति कादाकृत्मा ॥ २२ ॥ जीवस ब्रह्मायशाविदेपस्ववोधनार्थं जीवोप-क्रम इत्यत्र किं गमकमित्वपेक्षायामाहुः अन्यथेत्यादि । यदि हि जीवस व्रकावस्थाविद्रोपत्वमत्र रिसाः ।

ऋतौ यजतीति ऋस्विगिति व्युसस्यार्स्विज्यमनादीति । मुक्तविति ज्ञाने । 'श्रार्स्विज्यमिसौहुरुोमिः तसौ परिकीयते' इति सृतीयाध्यायस चतुर्थचरणे 'चिति तन्मात्रेण तदात्मकत्वादिसौडुठोमिः'इति चतुर्थेच्याये चतुर्थपादे । ज्ञापकमिति एतेन प्रतिज्ञापि व्याल्याता । प्रकृते । सैवेति एवकरेण कालायन्या व्यवच्छेदः याज्ञवन्त्यस हे मार्ये वभूवतुः । अम्प्रतेति संपाताद्रिज आसा मैत्रेच्या अमृता मुक्तिहिंत्वान्ययारूपमिति वाक्यात् । नामृतेति अत्र ना पुनान् भगवत्सेवानुकू-ठलवलाइमिति सिद्धान्ते वर्णागमोन्यत्र नकारी वर्णः । यद्वा न अप्रता स्वाम् किं तु शरीरे मृतेऽमृता स्वामिसर्थः । टीकायां तु येनाहममृता न स्यां तेन कर्मणा कि कुर्याम् किं तु यदेवा-मृतलसाधनं मे मर्बं मूह्यपदिशेसर्थः । मुक्तीति । ठिङ्गलं हेतुलम् । भाष्ये । स्त्रिया इति 'क्षीशूद्रद्विजयन्थुनां त्रयी न श्रुतिगोचार' इति वाक्ये विश्वासात् त्रयी न श्रुतिगोचोरसर्यात् । गोणोति खोत्कृष्टल्वज्ञानस खस्मिन् वैताग्यजनकलियमेन गोणमुख्यन्यायमतादस गोणेसादिः। भिन्नेति संपाताद्विन्नेत्यर्थः । अनादिसिद्धजीव इति ॥ २१ ॥

अवस्थितेरिति कादाकृत्काः ॥ २२॥ अवस्थितित्वस्या संसारायस्या इति यावत्। आपस्थितेरिति कादाकृत्काः ॥ २२॥ अवस्थितित्वस्या संसारायस्या इति यावत्। भाष्ये। अवस्थितेरवस्थाया जिङ्गं देतुः विषयवाक्ये उपसंदिरिष प्रकारेणेति इतिश्रन्दार्थ इत्याहुः लिङ्गमित्येचेति । कसावस्थेसाकाञ्चायागद्धः भगचत एचेति । प्रतिज्ञास्त्राद्रसेस्तत्रुप्त्या मगवतः एवकोण मायान्युदासः। अयस्येति मात्रासंसर्गस्त्वस भवतीत्युत्तवाऽऽसत्तयाविषयमीक्नृहूपा-वस्या जीवः । पूर्वस्त्रे दोपमाहुः अत इति उपक्रमोपसंदारास्यामित्वर्थः । नात्रोत्क्रमणमिति विषयवाक्ये यत्र लख सर्वमासेवेसादिना झानोकी उत्क्रमणं नोक्तमत एव न झानोपचारः प्रियं भवतीति । न ह्यान्यस्य सर्वं प्रियं भवति । मोक्षस्तु ज्ञानमेव । उत्तरत्र कर्तव्याभावात् । अवस्थया व्यवसायात् सिद्धान्ताद्विद्येषः । इतिदाव्देनैतावदरे खल्वमृतत्वमित्युपसंहारो हेतुरस्य पक्षस्येति काशकृत्स्वो मन्यते । तस्माज्ञीवो पक्रमो, भगवत एवावस्थाविशेषो जीव इत्यस्य पक्षस्य लिङ्गम् । तस्मान्मैत्रेयी-ब्राह्मणेनापि जीवद्वारा प्रकृतिकारणवादासिद्धिरिति सिद्धम् ॥ २२ ॥

इति प्रथमाध्याये चतर्थपादे सप्तमं वाक्यान्वयाधिकरणम् ॥ ७ ॥ · · · ·

### भाष्ययकाताः ।

बोधनीयं न सात् तदा, आत्मनस्तु कामाय सर्वे थियं भवतीति सर्वभोक्ष्युत्वमात्मनो न वदेत् । त्रद्धातिरिक्तस्य सर्वभोक्तृत्त्वामावेन सर्वेक्षिन् थियत्वामायात् । अतः सर्वभोक्तर्येकसिकात्मनि वक्तव्ये प्रतिनियतत्त्रद्विपयभोक्तारं तद्वस्थाविद्येपष्ठपत्रमे वदति । तथाच सर्विधियत्वयाक्यमेव तदगमकिमत्वर्थः । येनाहं नामृता स्थामितिं मोक्षार्थं प्रश्नात् तत्रानुत्तरे तदपूर्तिरित्याग्रङ्कायां वन्मतेन समाधिमाहः मोक्ष इत्यादि । सिद्धान्ताद विशेष इति सिद्धान्ते तिपपत्तिपक्षादरात्सर्वे नित्वं यथास्वितमेव ब्रह्मस्पं तेन कालकृत्विशेषस्पयाऽवस्यया न तादंशस्यव्यवसायः । अत्र त्वनस्था व्यवसाय इति सिद्धान्वाद्वित्रेष इत्यर्थः]त्वित्रले व्यवसाय इति तथा । अस्य पक्षस्यति ज्ञानमेव मोध इति पश्चस्य । ज्ञेषमतिरोहितार्थम् ॥ २२ ॥

ः इति सप्तमाधिकरणम् ॥ ७॥

### रहिया ।

इति सप्तममधिकरणम् ॥ ७॥

# प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाहरान्तानपरीयात् ॥ २३ ॥ (शशंद)

एवं प्रकृतिकारणवादनिराकरणेन ब्रह्मण एवं कारणत्वे सिद्धेऽप्यर्धजरती-यतयोभयस्यापनपक्षं परिहर्तमधिकरणमारभते ।

### भाष्यप्रकाशः ।

प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाद्दष्टान्तान् परोधात् ॥ २३॥ अधिकरणप्रयोजनमाहः एवं प्रकृती-त्यादि । आनुमानिकाधिकरणमारस्य चावयान्ययाधिकरणान्तग्रन्थे आदीक्षिभिः सांख्यमतस्या-शब्दत्वसाधनात प्रकृतिकारणवादिनराकरणेन, यथाव्यपदिष्टाद्यधिकरणत्रये श्रतिविप्रतिपेधपरि-हाराद, वाक्यान्वयाधिकरणे जीवबृद्धवादिनराकरणातु पुरुपच्छायायुक्तप्रकृतिकारणवादिनराकरणेन नक्षण एव जनत्कारणत्वे सिद्धेश्रपे नक्षणो निर्विकारत्वात् कार्ये निगुणात्मकत्वादिदर्शनाच नक्षणो निभित्तत्वं, स्मृतिसिद्धस प्रधानस्य समवायित्वमित्वम्युपेयम् । पदि च श्रौत एवाग्रहस्तदाश्रपे श्रेताश्वतरादावजावानयसासाजापदसा छागीशरीराभिधायकत्वाच्छागीशरीरां यथा तद्धिमाठ-शारीरात्मशक्तिविधया नानाप्रजाजनकं, तथा सांख्योक्तं प्रधानमपीथरोपाधिभृतं समाना-विधप्रजाजनकमित्येतमर्थं रूपकातिश्योक्तया बोधियतं सक्रोति। यदि चेदं नोपेयते तदापि,

मकुतिश्च मतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् ॥ २३ ॥ सांस्यराज्ञानीयशकृतिनिराकरणात् स्युताया गीतोक्तायाः 'अपरेयमितस्त्वन्यां श्रकृति विद्धि से पराम् । जीवभूताम्'इति जीवरूपायाः उपेक्षानईत्वात् प्रसङ्गसंगत्मा निरूपणित्साहः चाक्यान्वयाधिकरण इति । जीवब्रह्मेति ।

'भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टभां ॥

इति गीतायामप्रसु प्रकृतिपदम् । कापिरुसांख्यप्रवचनस्त्रवृत्तौ विषयाध्याये 'सत्त्वरत्रस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः प्रकृतेर्महान् महतोहंकारात् पञ्चतन्मात्राण्युभयमिन्द्रियं स्थलमृतानि प्रकृप इति पथविश्वतिगुणाः' इति सूत्रम् । तत्र पुरुषो जीवः । गीतायाम

'अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम । जीवमूतां महायाही ययेदं धार्यते जगत्'॥

इति नवमी प्रकृतिः । स जीवनस्वादः अंशलाजीवसः तदभेदेनोपक्रम्य मैत्रेयीमास्रणे तस्य निराकरणात् । पुरुषच्छायेति पुरुषो जीवः सांख्योकः । छायाऽर्कयोपिद् युक्ताः प्रकृतिर्जगत्कर्त्री व्यामोदिका च ताम्यां युक्तो यः प्रकृतिकारणवादः तस्य निराकरणेन । यद्वा । पुरुषो महस्त्रष्टा तस्य छाया प्रतिपिम्यो जीवः तेन युक्तो यः प्रकृतिकारणवादखस्य निराकरणेन । अर्धजरतीयतयेलादि भाष्यं विश्वदयन्ति झराणो निर्विकारत्यादिति। एवपपि चिन्तामण्यादिवदविकृतं मध कारणमिति चेतत्राह कार्ये त्रिमुणेति । स्मृतीति सांख्यस्पतिसिद्धस्य 'प्रधानाज्ञगजायत इति' इति सुत्रं स्मृतिः। अभ्युपेयमिति कार्ये त्रिमुणात्मकत्तापामुपेयम् । अजेति अजामेकां होहितसादिवास्यसस्य । छागेति कल्पनोपदेशसूत्रभाष्ये न्युलादितम् । छागीति पाठे जातित्वं विवस्य ययाकयंचित्रयोगः । छागा शरीराधिष्ठाता जीवः तस शरीरात्मकशक्तिस्तत्कर्मार्जितत्वात् । अवस्तविषया । रूपकेति

129 No Co Co

#### भाष्ययकाताः ।

'यस्तन्तुनाभ इव तन्तुभिः प्रधानकैः स्वभावतो देव एकः समाव्यगोति स नो दधात ब्रह्माङ्ग्य-पम्' इति तत्रस्ववाक्यान्तरे तन्तुनाभग्ररीरस्य दृष्टान्तितत्वेन तन्तुनां प्रधानजत्वकथनेन च ईश्वरक्षरीतत्मकप्रधानांकैः द्वारीर्जीवानावृयोतिति तिस्क्यति । अत एव, 'कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीश्वरः' इत्यपि कचितुच्यते तेन द्यद्वसन्वात्मिका ईश्वरोपाधिः । रजस्तमोमिश्र-मल्लिनसन्त्यात्मिका जीवोपाधिरित्युपाधिविभागोऽपि युज्यते । अत ईश्वराऽधिष्ठिता तज्लरीरभूता प्रकृतिरपि कारणम् । नच सा प्रथमकार्यक्ष्पेति युक्तम् । चूलिकोपनिपदि,

'विकारजननीं मायामप्टरूपामजां श्ववाम् । ध्यायतेऽध्यासितां तेन तन्यते प्रेर्यते धुनः ॥ स्यते पुरुपार्थाय तेनैयाधिष्ठता जगत् । गौरमायन्तवती जनित्री भृतभाविनी'॥ इति ।

श्रावणेन तदिरोधात् । नच माया काचिद्तिरिक्तेवेति वाज्यम् । विकारजननीमित्यनेन पोडश्रविकारजनकृत्वस्य, अष्टरूपामित्यनेन प्रकृतिप्रकृतिविकृतिनेदेनाष्टरूपत्वस्य
प्रकृतिपर्मस्य तस्यां श्रावणेन, श्रेताश्चतरे 'मायां तु प्रकृति विचात' इति श्रावणेन, गीतायामि,
'देवी खेता गुणमधी मम माया' इति, 'त्रक्तं रुक्ततः इति गुणाः प्रकृतिसंभवाः' इति सरणेन च
मायाग्रव्दरूप पर्यापतायामेव पर्यवसानात् । श्रेताश्चतरे, 'क्षाठः स्थमावो नियतिर्यदृष्टकः भूतानि
योतिः पुरुत इति विन्त्यम्' इति सर्वान् वादानपास्य, 'ते ध्यानयोगनुनाता अपत्रयन् देवात्मश्चक्ति
सगुणैनिंगृहाप्' इति परमेथरक्तः सगुणिनगृहत्त्वश्रावणान्मैत्रायणीयोपनिष्यि च, 'तमो वा इदमग्र
आसीदं तत्परे सत्त्व तत्परेणितं विपमत्वं प्रयास्यतद्वं रे जल्लद्भः खब्बिरितं विपमत्वं
प्रपात्येवद्वे सन्त्वस्य रूपम्' इति श्रावणाद् गुणा अपि सन्त्वादय एव ग्राह्याः । अतः पूर्वोक्तन्यापैः
सिद्वेऽपि त्रक्षणः कारणन्ये द्यरिराख्यशक्तिरूपं वां विना स्वारणत्विविद्वासावादर्पजनतीयत्वया
मायायाः समवायित्यं, ग्रद्धणो निमित्तत्वित्यस्यस्यत्वरूपस्यपत्वप्यपरिद्वारः प्रयोजनिमित्यर्थः ।
एवं सति श्रुत्युक्तत्वायिग्रेवात् समवायिकार्णं, प्रकृतिनिमित्तकर्णं त्रवाः उत्त सर्वविषं कारणं

'सपकातिश्रयोक्तिः स्याद्मिगीणीध्यवसानतः । पश्य नीकोत्पळदुन्द्वान्निःसरन्ति शिताः शराः' ॥ इति ।

नन्तमयापदं स्रिष्टक्षकमिति चेत्रबाहुः यदि चेदिनिति । क्रचिदिति तत्त्वासुसंभान-ग्रन्थादानुष्यते । अष्टरूपां गीतोक्ताम् । अध्यासितामिति ब्रह्मणाऽध्यासास्यसंबन्धेन् संपद्धाम् । अय वा अन्यसंबन्धेन संबद्धाम् । गौरिति गौरनाद्वती सा त्विति पाठस्त्वन्यतः । म्फुत्तीति एका प्रकृतिः सप्तप्रकृतिविकृतयः। इति आवणेनिति अमेदशावणेन। न्यायाः स्वाणि। कारणोतित कुञाञ्चदी तथादर्शनादिति भावः। अर्थजरतीयिति समन्वये सति जीवपरमात्मा ब्रह्म त्राक्षणं जगदमित्रनिमित्तोपादानत्वमदार्थेवर्रतीयम् । अर्थनारीश्वरवत् । निमित्तं ब्रह्म समवायी ननु ब्रह्मकारणतां न निराकुर्मः श्रुतिसिद्धत्वात् । किंतु समवायिकारणं प्रकृतिरेव । कार्यकारणयोरवैलक्षण्यात् । समवायिकारणानुरोधि हि कार्यम् । अन्यत् सर्वे भगवानस्तु । अपेक्ष्यते च समवायिनिमित्तयोर्भेदः । कर्भण्यपि श्रुतिस्मृतिसमवायो घर्मे । एवं ब्रह्मवादेऽपि स्मृत्युक्ता प्रकृतिः समवायिकारणम् ।

भाषाप्रकाशः ।

ब्रह्मेति सँशयः। स च प्रयोजनकथनादर्थादेव लभ्यते इत्यतो नोक्तः। पूर्वपक्षमाहः नन्यि-त्यादि । कार्यकारणयोरवैलक्षण्यं व्यत्पादयति समवायीत्यादि । तथाच कार्येषु कचिद रजसः त्यादि । कायकारणपारवलक्षण्य च्युत्पादयात समयायात्यादि । तथाच कायेषु काचिद् रजताः, किचत् तमसः किचत् त्रयाणामपि गुणानां प्रकाशप्रवृत्तिनियमादिनिरचृष्टचिदर्शनाद्वेयत्वतुच्छत्वा-देर्दर्शनाच कार्यमात्रं प्रकल्यद्वरोषीत्यतः प्रकृतिरेव समयायिकारणमित्यश्चः । नत्र सत्तायाः सर्वत्राजुष्टचिदर्शनाद् व्रह्मणोऽपि समयायित्वमस्तु, किं वाधकमित्यत आह अपेक्ष्यते चेत्यादि । यदि हि भगवतः समयायित्वं स्वात् तद्गुणा अपहतपाप्यत्वाद्यः सरूपभर्माः सिंबदानन्दाश्चात्ववर्तेत्त् । नचात्र भगवत्यत्तात्वुवर्तते । प्रतीयमानायात्वादां भाविकारत्वेन व्रक्षधर्मत्वाभावात् । किंच । यदि भगवानेव समयायी निमत्तं च स्वात् सर्वं कार्यं सर्वदा साम्रीपात्रस्य भगवद्यत्वत्य सत्त्वात् । नचेर्यं लीकिकी गुक्तिर्ने वैदिकै सादर्गायेति वाच्यम् । यतः कर्मकाण्डेवरिय श्रुतिस्वतिसम्वतिममायो धर्मेङङ्गीकियते । असदान दिकृतेश्र निमित्तस्वम् । एवं ब्रह्मवादेऽपि स्मृत्युक्ता प्रकृतिः समवायिकारणं, ब्रह्म निमिक्तरण-मित्येवाङ्गीकार्यम् । न चैवं तस्याः श्रीतस्वद्यानिः । यथा हि ब्रह्मणोऽन्तुमानमम्पत्वेऽपि धुरूयतया उपनिषद् एव गमयन्त्रीत्यापनिषदस्वमेवं प्रकृतिं धुरूयतया स्मृतिरन्तमानं च गमयतीति तस्या आनुमानिकत्वं सार्वर्त्वं चामिक्ष्यत इति तावन्मात्रेण तद्वानेरभाषादिस्येवं प्राप्ते इत्यर्थः ।

रिकाः ।

जीव इति । इत्युभयकारणव्यवस्थापनपक्षो मेंत्रेयीवाद्यणे तस्य परिहारः । प्रायोजनेति । तहुक्तं पूर्य-पक्षमिति । पूर्वोक्तसंश्वयप्रकारं स्कुटं सुचयन्तः पूर्वपक्षमाहुरित्यरः । भाष्यो । न निराकुमे इति । मेत्रेयीवाद्यणिवारेण न निराकुभे इति । किंतु समन्वयस्ते तेन ब्राह्मणेनार्थजरतीयमुज्यते इत्यशे । किंतु समवायीति । अत्र सुत्रे पादार्थमहिद्या एकसंविन्यद्यानमपरसंवन्य स्नारकमिति किंतु समयापीत । अत्र सूत्रे पादार्थमहिप्ता एकसंविन्यज्ञानमपरसंविन्य स्मारकमिति 'त्रथानाञ्जपञ्जायत इति' इति स्वरस्परणात् । प्रञ्चतिः समावायिनी चेति स्कूलां समन्वयस्त्रे 'त्रथानाञ्जपञ्जायत इति' इति स्वरस्परणात् । प्रञ्चतिः समावायिनी चेति स्कूलां समन्वयस्त्रे 'त्रेत्रयीष्ट्राश्चणेन किंतु समवायिकारणं प्रकृतिरेवेद्यथे । यद्यपि 'न समवायोक्ति प्रमाणामावात' हित सांस्यस्त्रं तथापि प्रसिद्धािषप्रायेण तदुक्तिरतो न च्यासस्त्रवित्रोधः । प्रकृते । प्रकृतिरायोपादानतामन्येषां कार्यसञ्चले 'प्रकायस्ति केर्मकर्तृत्व-स्वादि । तथा च सूत्रं 'त्रकृतेरायोपादानतामन्येषां कार्यसञ्चले । उत्तित्यादिनाऽत्रकाग्रस्तमः विरोपः । तसिद्धौ जीवसिद्धौ । कर्म जीवः कर्मा प्रकृति प्रश्चा तस्त्रायिकारित्राचे समन्वपाधिकरणित्रोधः । जायतेऽस्ति विर्मार्थे । अञ्चलत्तं नित्रवित्रति विषयादे स्वत्रवादानत्रसंवायत्रकाराः प्रकृतिपण्योः सांस्य । कर्माण्यपीति माप्यं विरूप्ति विषयादे श्रुत्यः स्तृतियादे स्त्रत्यः इति । समनायो नित्यसंवन्यः । धर्मे नित्यसंवन्यः क्षिक्रायद्ये पर्मे । एवं प्रक्रोति भाष्यं विष्यपत्ति । स्रोति ।

१. विपरिणमधे ।

त्रक्ष निमित्तकारणिमखेवं प्राप्ते उच्यते । प्रकृतिश्च निमित्तकारणं, समवा-यिकारणं च ब्रह्मैव । प्रकृतिपदमयोगात् स्टृतिसिद्धतृतीयसर्वपर्मापदेशः । चकाराद् यत्रेखादिसर्वसंग्रहः । कुत एतत् ? । प्रतिज्ञादृष्टान्ताऽनुपरोधात् ।

### भाष्यप्रकाराः ।

अत्र तिद्धान्तं वक्तुं धत्रं व्याकुर्गन्ति मक्तिश्चेत्वादि । ईश्वतिना ईश्वलादिभिर्मा कर्तृत्वेन महा तिद्धमेवेति न तनेदानीं शङ्का । अतः परं लोकन्यायेन कर्तृकृपादानोपकरणसापेश्वतादिह तदाकाक्कायां पूर्वपिश्णा मक्तिरुणसाप्यते । सा निभित्तकारणभूता समवायिकारणभूता च प्रकृतिस्त्र महौव । न तु ततोऽतिरिक्ता प्रकृतिदान्दश्च सहस्ये स्ट्डो मृत्प्रकृतिर्पटः कार्पास-प्रकृतिः पट इत्यादिप्रयोगदर्शनात् समवायिकारणमभिष्यते, प्रकृष्टा कृतियेनिति योगमिदिम्रा च निमित्तम् । अतः प्रकृतिपद्प्रयोगात् स्मृतितिद्धा ये तृतीयकारणात्मका असमवायिनाः सर्वे धर्माः संयोगादयस्त्रेपामपदेशः कथनम् । चकारात् पुराणोक्तानां,

'यत्र वेन यतो यस यसे यद् यद् यथा यदा । सादिदं भगवान् साक्षात् प्रधानपुरुपेश्वरः' ॥

# रहिमः।

पूर्वोक्तम् । महैनेति आकाशस्त्रक्षिक्षादिस्यधिकरणे उक्तत्वात् । हन्तेतमेय पुरुषं सुर्वाणि नामान्य-भिवदन्ति इति माध्यभाष्योक्तवाक्यादेवकारः । प्रतिज्ञासूत्राङ्केश्चनुवर्तते । न त्विति 'स पतिः पत्री चामवताम्' इति पुरुपविषमाद्यणे 'प्रासं तज्ञिजरूपाय गोविन्दाय नमो नमः' इति श्रीविद्वस्थेदरीक्षिताः अर्धनारीश्ररोपि । सांख्यमतेनोत्त्वाऽधुना प्रकृतिपदं प्रयुक्तं न प्रधानपदं तदारायमाहुरित्यारायेन पकृतिपदेसादिभाष्यं विवृण्वन्ति सा प्रकृतिदाब्द इति । अयमर्थः । ससं प्रधानपदं प्रयोक्तव्यं 'प्रधानाज्ञगज्ञायत इति' क्षीरवचेष्टितं प्रधानस्य' इति चातः प्रक्षोऽसङ्गः प्रधानं यत्तदभिन्ननिमिचोपा-दानं तदवाचकं आकाशस्त्रक्षिक्षादिति न्याये बद्धवाचकमिति तथापि तस्य न प्रसिद्धमीश्वरवाचकत्वं प्रकृतिपदस्य तु 'प्रणवत्वेन प्रकृतिस्वं वदन्ति मह्यवादिनः' इति गोपाळतापिनीये 'प्रकृतिमगन् किल यस गोपनच्चः' इति च प्रसिद्धमतः प्रधानपद्दमतिहाय प्रकृतिपद्भुपात्रमिति तदेतदुक्तं प्रकृती-त्यारम्य रुढ इत्यन्तेन । यद्यपि वेदान्ते रुढिनांस्ति तथापि मद्यवादिनो वदन्तीति संहिताश्चतेः मद्यवाचकृपकृतिपदरुढिः । यद्वा । योगमात्रं मद्यज्ञानमित्यदोयः । यद्यपि यत्समवेतं कार्यग्रत्यवते तत्समवायिकारणम् । आविर्भावकशक्त्याधारस्वं वा कारणस्वं तद् नहासामानाधिकरण्यादुपपन्नं तथापि पोपार्थं प्रयोगावाहुः मृत्यकृतिरिति । अभीति । खरूपप्रकृतिपदार्थः 'प्रकृतिगगन् किल यस गोपनध्वः' इति स्मृतौ । अतः प्रयोगादिप्रसिद्धाः प्रकृतिपदं महाणि प्रयुक्तं न ज्ञानिनामिव परमहादिपदवत् । प्रकृष्टिति व्यवद्वारोपयोगित्वं प्रकृष्टतं न तु वालक्रीवार्थे सुवादिवद्वा कृतिः । संयोगादयः इति विद्धान्ते विभागात्स्रष्टिः स्रष्टिभेदवादं एमिः भाष्यप्रकाशकृद्धित्तका सा । तेषां निमित्तान्तर्भृतानाम् । अत्र यद्यपि तृतीयपदार्थः सुपुष्तिः कामश्र संयोगादीनां चकारार्थे त्रकार निष्यान्त कृतान्त । अत्र वधा पृद्धावन्दाय छुउद्धा कान्य प्रयानदात विकास विकास क्षेत्रहात् तथा च कामछुद्दायोः सर्वधर्मापदेश इति मान्यार्थो भवेत् कामाकामरूपं प्रदेखयाँपि भीष्युष्ठश्चपविध्यास्य न च वैराग्याय भाष्यप्रकाशीयोधै । सःच सुपुतित्यास्यानेपि तुत्ये सुपुतिः स्त्वकामक्रों । स्वारादिः स्त्वकामक्रों भगवानिति भाष्यादिति वाष्यम् । विकद्धधर्माश्चयत्वेन कामस्कृतेः । चकारादि-

प्रतिज्ञा, 'अपि वा तमादेशमप्राक्षो येनास्तृतं श्चृतं भवसमतं मतं भवसविज्ञातं विज्ञातं भवति । द्वान्तो पथा 'एकेन स्टिपण्डेन सर्वं सृण्मपं विज्ञातं स्यात्' इतादि । प्रतिज्ञादरान्तयोरस्यादेशियाधनं, तस्यात्। समवायिकारणज्ञाने हि कार्यज्ञानम् । उभयोर्थहणसुपचारव्यास्त्रप्यथम् । उपक्रमोपसंहारवत्।

# भाष्यप्रकाशः ।

इत्याधारादीनां सर्वेषां संग्रहः । तथाच जगतः सर्पविधं कारणं भगवानेवेत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वन्ति प्रतिज्ञेत्यादि । अपि वेत्युत्तव्यव्दस्यार्थः पाटान्तरं वा । प्रतिज्ञा तु नियमः । 'संविध्याकृषित्व प्रतिज्ञानं भवतीत्याकारको दागः प्रतिज्ञानं सर्वविज्ञानं भवतीत्याकारको निथम इति तद्वोधकं वाषयमिह वाच्यवाच्यपोरमेदिनवश्चमा प्रतिज्ञापदेनोच्यते । एवं दृष्टान्तवाक्यमपि दृष्टान्तपदेन । दृष्टान्तस्तु ओत्वोधसीकपेहेतुर्वक्यश्चोत्राः संप्रतिपत्तिविषयोऽद्याः । तवाक्यमपि दृष्टान्तपदेन । दृष्टान्तस्तु ओत्वोधसीकपेहतुर्वक्यश्चोत्राः संप्रतिपत्तिविषयोऽद्याः । तयोज्ञेषकं चेदं वाक्यद्वयं तयोष्टाधनादेतोत्त्या । तथा च यदि समवायित्वं व्यव्यव्ययं पायोव्यव्यः । तदाद्वः कारकान्तरत्वं च तदिदं वाक्यद्वयं पीड्येत । अतत्वद्वावादेव वधाऽच्युपेयमित्यर्थः । तदाद्वः समवायीत्यादि । नन्वेकतरेणापि कार्यसिद्धेः किमित्युभयोरुक्षेत्व इत्याकद्वायावाद्वः उत्पर्यान्तिस्यादि । ययोपक्रमोपसंहारयोरैकार्यनेकसार्थस्य सिद्धौ न तत्रोपचार इति धङ्का, वथाच प्रति-

सादिभाष्यं विवृण्वन्ति चकारादिति । आधारेति तेनाधिष्ठानकारणत्वमाचार्यान्तरैरकं तरसा-रतम् । निमत्तान्तर्गतम् । पाठान्तरमिति अर्थान्वयसहिता श्रुतिसन्यसा ठापनादित्ययैः । त्रात्यः विकास स्वाति । ततुः क्षान्त्योत्या स्वति । ततुः क्षान्त्या स्वति । ततुः क्षान्त्या स्वति । ततुः क्षान्ति । तत्व । भूत्रेयीवाद्यणीक्तप्रतिज्ञात्यागस्त्रत्र को देतुरितिचेत्रः विवादाध्यासितक्रिष्टकल्पनासंभवादुपदेशनाक्या-विश्वया गीणत्वाच । संविदागृरिति वयं कोशो धीवर्गेऽमरः दशाक्षीकारनामानि । उत्तरार्थे त 'अङ्गीकारान्युपगमप्रतिश्रवसमाधयः' इति । पश्चमिन्नत्वे सति निश्चितसाध्यवत्वं दृष्टान्तत्वम् । अनुमाननात्रविपयमिति दशन्ते रुक्षयामासुः श्रोजिति । यथा श्रोता यथा महानस इति पश्चावयवन सम्बद्ध दृष्टान्तसहितः प्रवोधः संप्रतिपविस्तद्विषयोर्थो भवति । प्रकृतेपि भवति हि सृत्यिण्डं ज्ञानं श्रोतुरेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानसंत्रतिपदोः सौकपहेतुर्भवति च वक्तुश्रोत्रोः संप्रवोधविषयः सामान्य-वाक्यवाच्ये विवरणेतिव्याप्तिवारणाय सीकर्यपदम् । सौकर्व च श्रोतृवोध्यार्थासंस्पर्धित्वे सति तत्सुकात्लम् । विवरणादौ श्रोतृवोधार्यसंसार्थेत्वात् नातिब्यासिः यथा मद्यविदाप्नोति परमित्वादौ सर्वे ज्ञानमनन्तं असेति विवरणे श्रोतृचोपार्थमद्यसंस्पर्शित्वम् । सुगमे दृष्टान्तरहिते वाक्येतिच्या-विवारणाय विश्वेषणदलम् । प्रशस्त्रस्य विशेष्यगतसमुपसर्गार्थस्य सत्त्वात् । कालेतिब्यासिवारणाय विशेष्यम् । 'सम्यग्वाडप्रशंसयोः' इति विश्वः । नतु तथापि नवकुत्व उपदेशे अतिन्यासिरितिचेत्र पौतः पुन्योपदेशवाच्यमित्रत्वेन विशेपणीयत्वात् । एवं च पौतः पुन्योपदेशवाच्यमित्रत्वे सति श्रोतुः योपसीकर्पहेतुःसे च सति वक्तुश्रोतृत्रवोधविषयार्थस्यं दृधन्तत्वमिति फटितम् । अत्र तथा महानस इत्यत्र साम्यं यथाशुन्दोऽमरात् । तथा च समत्यं दृशान्तत्यं तथा तक्षित्रत्ने सति तक्षतम्योः धर्मवत्यं सादरयम् । तरेव दृशन्तत्वं यद्यपि तथापि धर्मः साम्यविशदनार्थं इवार्यमेदार्थमिदः मेव टक्षणम् । तयोरिति प्रतिज्ञादद्यात्तयोः । वाक्यद्वपं प्रतिज्ञावाक्यं द्यान्तवाक्यं च । पीक्येत मितज्ञामात्रत्वे अदृष्टद्वारापि भवेत् । दृष्टान्तमात्रत्वे त्वनुमानविधया स्यात् तथा सित सर्वसमानधर्मवद्रत्य स्यात्न समयायिकारणम् । उभयोर्प्रहणे तु प्रतिज्ञाया दृष्टमेव द्वारमिति समयायित्वसिद्धिः।

#### भाष्यप्रकाशः ।

हारप्टान्तयोरैकार्थ्येनेत्यत उभयोर्ग्रहणमित्यर्थः । वदेतदुपपादयन्ति प्रतिज्ञामात्रत्य इत्यादि । हेतोरिति रोपः । तथा च हेतुथेत् प्रतिज्ञामात्रमशेष्येत वदा अद्द्या या योगजप्रत्यासित्रतः दृद्धराऽप्येकविज्ञानेन सर्वज्ञानं भवेत् । यथा, 'विथं पश्यति द्रता' इति ।

'अनागतमतीतं च वर्तमानमतीन्द्रियम् ।

विप्रकृष्टं व्यवहितं सम्यक् पत्रमन्ति योगिनः'।।

<del>. . . . . .</del> .

#### भारतप्रकाशः ।

त्रक्षाविनाभृता वा, त्रक्षाविभक्ता वासीित शरीरद्वारकं व्रद्वाण एव समयायित्वं स्वतं कर्तृत्वमिलेव युक्तं पूर्वोक्तश्रुतिभ्यः । न तु केवलसेव प्रकृतित्वम् । उक्तल्याकोषात् । न च
'सदेव सोम्येदमप्र आसीद् एकमेवादितीयम्' हत्यादिश्रुतिविरोधः । तत्र दि, सदेवेत्येवकारेणान्ययोगं ज्यविल्छ्याग्ने विश्वणोत्येकमेवेति । एक्त्यन्द्र्य ग्रुस्ते रुद्धः । 'एके ग्रुस्त्वान्येक्त्यताः'
इति । तथा च ग्रुस्त्यं इत्त्वेवात्तीति सिद्ध्यति, न तु तेन तद्विनाभृतस्याविमक्तस्य वा शरीरस्यासिद्धिरिति तद्विरोधात् । न चैकपदस्य ग्रुस्त्याव्यंत्वमेष, न केवलार्थत्वमित्वत्र किं गमक्तिति
शक्काम् । ग्रुवालोपनिपदि प्रलयप्रकरणे प्रथिवील्यमारम्याक्षरं तमसि लीयत इत्यन्तेन सर्वस्य
तमसि लयग्रुक्त्वाच्ये, 'तमः परे देवे एक्तीमयति दिव्यो देव एक्ते नातायणः इति तमसो
नामरूपविभागानर्द्वत्या प्रक्षाविनाभावेनाविभक्तया वाव्यक्षितियोधनस्येव गमकत्त्वात् । न
च, 'लीङ् श्रेपणे' इति धात्वर्थादक्षरान्वानां तमसा अविभागत्वमसस्त व्रव्या सरूपेक्यमिति
शब्दान्तरद्वगम्यते, न त्वविनाभावोऽविभागो वेति विन्यम् । अन्तर्यामित्राव्यणे, यस्य तेचः
शरीरिमिति ग्रत्यपदेन भावणात् ग्रुपालोपनिष्यि, यो ग्रुसुमन्तरे संचरन्
यस ग्रुसः शरीरिमिति ग्रुपदेन सर्वानर्थम्यत्वा तस्यतेविक्रयन्यस्य प्रकृतित्यं सच्छन्द्वान्यस्य प्रस्तेन सर्वत्वेवस्य प्रकृतित्यं सच्छन्द्वान्यस्य प्रमान्याचेयोनिः
विकारकसेति चेत्रवम् । अदितीयपदिर्वाग्वयाः । एक्रमेवेति क्रयनोत्तरं ग्रुस्वान्यायेयोपी-

सा महोपाधिस्तदवन्छिन्ना चित् सराणं महा तथा च शंकरभाष्यं प्रकृतिश्रोपादानकारणं मन्नाभ्यपग-न्तस्यं निमित्तकारणं चेति। ज्ञह्माविना भूतेति प्रतिबिम्यपक्षे महासगुणत्वापादिका । महाविभक्तस्वेति रामातुजाचार्यमते तथाच भाष्यं प्रकृतिश्च बह्यति । तया तत्राप्यविभक्तनामरूपं कारणावस्यं बह्येव प्रकृतिशब्देनीच्यत इति वद्यविभक्ताप्युक्ता आत्मकृतेरिति सूत्रस्य भाष्ये अविभक्तनामुद्धप्र आत्मा कर्ती स एव विभक्तनामरूपः कार्यमिति । वारीरेति प्रकृतिद्वारकं भावायां ब्रह्मप्रतिविस्थात प्रकृतेः शरीरं रामानजाचार्यमते अन्तर्यामिमाग्रणोक्तं चिदचिन्छरीरं मद्यणः सराणसेव्यर्थः । कर्तत्वं त्यसा एव स ईक्षांचके स प्राणमस्जत इति श्रुतेः ईक्षापूर्वकं च कर्तृत्वं निमित्तकारणेष्वेव दृष्टं उभयमते । स्वतञ्चेति वात्मनः स्वस्य च । अत्र मायाशरीरमग्रणः समयापित्वं मकृतिद्वारा स्वस्य कर्त-त्वमपि । पूर्वोक्तेति प्रतिज्ञादृशन्तोक्तादिभ्यः उभयमते । केवलस्येति प्रकृतिपदसामानाधिकरण्यम् । श्रतीति उभयोः पक्षयोरिवकारेणोपाधिशारित्योः व्यवच्छेदात् । अप्रे स्टेः पूर्वकाल इलाधीत् महाणः । शुद्धस्य महाणः तचीपनिषदि सदसती माया पुरुषविषमाद्यये च 'स आत्मानं द्वेषापातयदिति ततः पतिः पत्नी चाभवताम्' इति प्रकृतिपदस्वरूपे शक्तिरुक्तैन चूलिकायां तेन मद्यणा अध्यासितां खासात्मरूपायामध्यासविषयायाम् प्रकृतिरिति परिसन्परावभाससाध्यासत्वादिति नो व्याकोण इति वाच्यम् । उभयोरेकतरपक्षे विशेषात् । चित्रणोतीति भगवान् निश्वासद्वास । एक इति कोशोयम् । गमकत्वेति तथा च यदि केवळार्यः सात् तर्हि तमीवसिविकथनं न सात्। शान्दान्तरादिति ठीयत इसनुत्तवा एकीभवतीति कथनादिसर्थः । यस्य तमः शारीरमिति नेजः दारीरमिति समिन्यादारात् विरुद्धपर्माश्रयस्य पर्ववसानात् नावान्तरप्रठयकारणतमोग्रहणम् । तस्येचेति तमस एवकारेण शान्तस मङ्गठरूपस न्यवन्छेदः । स्वस्त्पेति अवान्तरमञ्जारणतममो

#### साप्ययकातः ।

रणार्थमेव वत्ययोगात् । अन्यथा वर्द्वयर्थ्यस् वज्रलेपायिवत्वात् । न चाहितीयपदेन सुख्यत् मेव विवियत इति वाच्यम् । एकमेवल्यनेविय समान्यधिकताहित्ये सिद्धं व्याख्यानापेक्षार् एवामावात् । तेनासिद्धावनेनाप्यसिद्धाः सुतरं वदमावाच । एतेनैव, 'नान्यत् किंचन मिप स्त्यन्वतियेपपत्वमपि दचोचत्प्य । 'साक्षी चेवा केवले निर्णयद्ध', 'यदा वमस्तव्य दिवा सात्रीने सन्त चासन् शिव एव केवलः' इति सर्वभृतवित काले वहिते वमोऽवशेपाङ्किते च का व्रक्षण एव केवल्यशावणेन, यदा वमस्तव स्तेनिक्षभूतं तदा केवलो न अतित्यर्थव्य केविहितं सर्वाधार्वक एव निष्धपर्यवसानसिद्धेश्च । न च कालोक्तिविरोधः वस्ताः सृष्धुचत्त्य वहारे सर्वाधात्वया प्रतीयमानकालोपरज्ञनेन पूर्ववृचान्ववोधनार्थनात् । अन्यथा शिष्य सर्विद्धात्वया प्रतीयमानकालोपरज्ञनेन पूर्ववृचान्ववोधनार्थनात्वा । अन्यथा शिष्य सर्विद्धात्वया प्रतीयमानकालोपर्यस्त एत्ववृचान्ववोधनात्राव्यस्त्रात् । न च कालसत्तावाधिक सर्वे किं वाधकमिति शङ्क्षम् । एतस्य सर्वेदः पूर्ववृचान्ववोधनत्वेत कव च त्वोऽन्यस्य व्यवच्छेदे कालावच्छेदकप्रमाणस्तापि व्यवच्छिन्नस्तव्य कालाववाद्य वन्तुमशक्यत्वेन स्ववाया कालसत्त्वावोधने, वावसमिदः प्रसत्तेत्व वाधकत्वात् । न चात्र कालविश्विष्टसत्तत्ताचोधक स्वत्य । गोत्वप्रसङ्गत्व । समानज्ञातीये चृद्धारण्यकवावये, सोऽनुवीक्ष्य नान्यदानस्तिति शङ्क्षम् । गोत्वप्रसङ्गत्व । समानज्ञातीये चृद्धारण्यकवावये, सोऽनुवीक्ष्य नान्यदानस्तित्व।

ग्रह्णं तमोगर्वेक्यं भवति । तत्मयोगादिति अहितीयपदृश्योगात् । विञ्चतमिति तृषा च बर्द्वितीयस्वरूपं मुर्ख्यत्विमिखर्थः । ज्याख्यानेति विवरणेखर्थः । नन्वेकमेवेखनेन द्वित्वादिवैशिष्टयं निभिष्यते इति कयं समाम्यधिकराहित्यं सुगमहत्तिद्वयविरोधात् । इति चेचत्राहुः तेनेति एक्सेवेसनेन । अनेनेति तद्विवरणेनाद्वितीयमिखनेन । तद्भाचादिति व्याख्यानापेक्षामावात् । पतेनेति प्रतपदव्याख्यानसेव । मिपदिति श्रस्त्रतग्रदिति श्रेषः । मिपदन्तरेति व्यापारयन्त्रिय-धपरत्वमद्भितीयपद्सात्वर्थः । द्वाच इति । तमःपदादनान्तरमञ्जवनिपयत्ने तमोधिष्ठाता शिनः कृष्णः । सर्वभृतेति साक्षित्वं सर्वमृतवित काठे सित । तद्रहित इति । तस्रेलादिनिपेशात् । तमीवदोपाक्कित इति काठसामें विचार्यस्वात् बोधनायीय काठ इत्यर्थात् तमी न काठविशेषण-मपि तु तमः सामानिककृष्णविशिष्टं तचदा थिनः सत्तवान्तरमुखे केवल इत्यर्थः । एवं च तमोवशेष आपारत्वेन संपद्धांशस्त्रेनाद्धित इत्यर्थी भवति न तु काळाधिकरणकं तमः इति किंतु कृष्णाधिकरणकं तमा काठे तु तमोवशेष इति । झकाण इति शिवस चेलि प्रष्टव्यम् । यदा तम इति विगुण्यन्ति यदा तम इति । कालोक्तीति केवलपदार्थेन सः । प्रतीयमानेति । स्थितिकालसो-परकानं समीपरस्रनं अभावात्मकश्रव्ये शतियोगिनां कारणत्वेन योग्यं तेन पूर्वहृत्तान्तः । श्रतियो-गिष्टुचान्तद्धस भोधनं तदर्थत्वात् । अभावज्ञाने प्रतियोगिज्ञानसः कारणत्वात् । गन्वेवमपि स्टि-वृत्तान्तक्ष्यनमस्तु कालीपराजनस्य कि प्रयोजनमितिचेत्तजाहुः अन्यथेति । सोधाभाविति । काठामावे सित मोधामावेतादिः । च्यचेति सदेवेत्वकारेण शिव एवेत्वकारेण चेत्वयः । वाक्यभेदति यदा परामपदान्यां भोषितः काळाऱ्यासीतम् साक्यप्यासीन्छवोच्यासीत् सद्य्या-सीदिति वाक्यभेदप्रसङ्गादिलर्थः । अनुवीध्येति ।

'भत दीने सहार्षे च पमात् सादश्ययोत्तः। आयामे च समीवे च टक्षणादानत कुमे।'॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

त्मनोऽपश्यदित्यनुत्रीक्षाश्रावणस्य वाधापत्तेश्च । तसाचिद्विचन्छरीरविशिष्टस्य सत्त्वाग्रुपाधिकस्य वोपादानत्वाङ्गीकारे केवलादितीयश्चत्योर्विरोधो दुर्वार एव । एवं च, तमः परे देवे एकीभव-तीति, तमो वा इदमग्र आसीदेकं तत् परे सादित्यादाविष य एकीभावः स परस्ररूपत्यमेव, व तु. नामरूपविभागानर्हत्वमात्रमित्येवं मन्तव्यम् । लयसः श्लेपरूपत्वेन विभागाभावात्मकत्वे

इति विश्वः । एतेषु सहार्थे अनु । तथा च अर्थाङ्गत्वेन सह वर्तमानां वीक्ष्यात्मनोन्यन्नापश्यत् किं तु आसैवेदमग्र आसीत् इति सृष्टिपूर्वकालेऽप्रे न्यविष्यात्मरूपेण खरूपात्मिकां प्रकृतिमगन्निति वाक्योक्तां प्रकृतिमणस्यत् । तृतीयसर्वधर्मापदेश इति भाष्यात् । प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति ब्रह्मनादिनः' इति गोपारुतापिनीयात्र । यक्तं च ब्रन्दार्थयोरैनयं औत्पत्तिकसुत्रात् । प्रणनस्तरपं गायच्यर्थिवरणकारिकास् श्रीमद्रोस्वामिभिनिंरूपितम् । अनोरन्येर्थाः । हीने रामानुजाः शैवाचार्याश्च । हीनं चिदचिच्छरीरं वीक्ष्यात्मनोन्यन्नापश्यदपि तु चिदचिच्छरीरविशिष्टं आत्मानमद्वेतमपश्यत विशिष्टाहैतमपरयत । माध्वनिम्वार्कयोः समीपेष्टाः अतः समीपे वर्तमानं भिन्नं जगद्वीस्य आत्मनः आरमुकार्यात अन्यत्रापश्यत् तथैव नैयायिकाः । यथा 'अविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च स्थितम' जारनावास अनुनावास पान विभाग निर्माण कर्या कार्या के हुए विभाग पानिया विभाग पानिया विभाग पानिया विभाग पानिया वि इति गीतायां तक्कित्रले सति तक्ष्तन्योधर्मवल्लसाद्ययं तत्रापि योज्यम् । ना पुरुयो वाडन्यदिति छेदः साद्यये शंकरपादाः अन्वर्धसाद्ययं द्यानकाशायां मायायां निवतादेते पश्चादिल्यें वातुः तथाऽविभागादेते पश्चाद्येंड्यः अनुनानग्रष्टेः पश्चादन्ववीक्ष्यात्मनोन्यत् नापस्यत् किं तु प्रानामध्यस्य स्थापन्य । व्यापन्य । व्यापन्य । विश्वस्य । विष्णायादेतमपर्यत् । विष्णायादेतमपर्यत् । साहर्यनुको मास्कराचायाः ज्ञानकाशायां सहस्यां मायायामनुवीक्ष्य मेदवाचकानां पदानां विक्षेपं कार्योत्मना वीक्ष्य यथा कटकं सुवर्णे सुवर्णे कटकं नेस्रत्र आत्मनोऽन्यन्नापश्यत् । ना आत्मनोऽन्यदपरपदिति तन्मार्गीयोऽन्योर्योपि ज्ञेयः । ठक्षणादौ अनुतित वैयाकरणाः 'ठक्षणेत्यं-मुताख्यानमागवीष्सासु प्रतिपर्यनवः' इतिस्ते आयामेपि कचिद् द्रष्टव्यः । इति बखणो निवन्धोक्त-नानावादानुरोधिरूपं सोतुवीक्येलत्र । सिद्धमाहुः तस्मादिति । पूर्वत्रन्यात् । एवति । कारुस त श्रुखन्यशातुपपत्या प्रदालं काठोऽस्मि ठोकधयकृत् इति स्मृतेश्रेति । नोगरखनेनाप्यन्य-मृतसिद्धिः काठनदिलेनकारः । माया च तमोरूपेति नृसिंहतापिनीयात् । प्रकृतिरूपतमोपि स्रह्मपिलापत्या सुवोधिन्सुक्तावान्ताग्रठयविषयत्वं भज्येतेति तदर्थं तत्त्वरूपमाहुः एवं च तम इति अक्षरं तमसि ठीयते तमः परे देवे एकीभवतीति वाक्यम् । परस्ररूपत्यमिति समाकपीदिस-विकरणोक्तरीत्मा तमः स्वार्थोत्समाकृष्यते प्रभ्याच्यत इसनिमन्यकस्य तमसः गरसक्रपतं तथा च सुवोधिन्यानिष्टापत्या न तत्र विरोधः । एकीमावठक्षणं रामानुजमाध्येखि तदिरोध्यीकुर्वन्ति न स्विति तथा च परस्रस्राले सति नामस्त्राविमागानईत्यमेकीमावः । तथा च माप्यं न तु छय एकीभावः इति तमीमियानातियसमिवदस्तुप्रकारस्य मद्यणी वियक्तनामरूपतयावस्यानमिधीयते इति रामानुजानाम् । स्ट्रेपेति छिप आठिङ्गने । तदक्षरात्मकत्याज्ञगती मद्यणा सह मवति । क्षेपरूपत्वेन विमागामावात्मकत्वं न संयुक्तत्वम् । गुणत्वापत्त्या 'नायं गुणः कर्म न सत्र चासन्' इति गुणत्वनिषेपात् । तथा च 'श्चितः यमा त्रियमा हिया संपरिष्यक्तः' इति । प्रस्यानरत्नाकरेषिः सर्विनिरुपणे क्षेपन्तु विमागाभाव एव संयुक्ता अध्यद्वटयश्रतस्रो मवन्ति संक्षेपे तु न तथा

#### भाष्यप्रकाताः ।

एकीभावसः प्रथवत्वाभावात्मकत्व एव पर्यवसानात् । न च श्ररीरत्ववोधकश्रुतिविरोधः तसाः सृष्टिकालीनवृत्तान्तपरत्वात् । अन्तर्यामित्राद्यणे तथात्वस्य स्फुटत्वात् । सुवालोपनिपद्यपि, 'अन्तःशरीरे निहितो गुहायामज एको नित्यः' इत्युपक्रम्य पृथिन्यादिमृत्य्वन्तानां शरीरत्व-कथनेन तत्रापि सृष्टिपूर्वकालाऽलाभात् । त्रलयत्रकरणस्य प्रागेव समाप्तत्वाच । तस्मात्रीक्तश्च-रीरविशिष्टसः त्रकृतित्वम् । नापि त्रधानादेर्गतेपतितसृतसर्पादिचत् स्वितिरिति निश्रयः ।

यया मिठिताङ्गठेरिति । एवेति न चैकत्वरूपसंख्यायामन्तर्भावोऽस्त्विति ग्रङ्काम् । 'न पर्यतीलाहु-रेकीमवति' इसादि बृहदारण्यके 'ततोन्यद्विभक्तं यत्परयेत्' इसादी विभक्तपदेन विभागोपस्थिता एवमन्यत्र शारीरत्राह्यणेऽन्यं नवतरं कल्याणतरश्रह्मं तनुत इत्सत्र पृथक्कुक्ते इत्यर्थं इति पार्यवयो-पिस्त्या चेवकारः । द्यारीरत्चेति 'तम् आसीत् तमसा गृढमग्ने प्रकेतम्' । तमसक्तन्महानजायतैकस्' इलादि श्रतिविरोधः । रामानुजाचार्यमतेऽस्याः श्ररीरत्ववोधकत्वं तथा मनस्मतेश्व-

'आसीदिदं तमोभूतमप्रज्ञातमलक्षणम्। अप्रतक्रयमविज्ञेयं प्रसप्तमिव सर्वतः' ॥

इति शरीरत्वयोधकत्वं सिद्धान्ते तस्याख्यसाश्चावान्तरसृष्टिकालीनेसादिः । न तु क्षितिन प्रलयकालीनवृत्तान्तवोधकत्वमिति वार्धः । न तु स्रिष्टिपाकालीनवृत्तान्तवोधकत्वमिति वार्थः । स्फुटन्वादिति पृथिव्यादिशरीराणां रुष्टिकालीनत्वादिलर्थः। नतु परखरूपसत्त्वे इति विशेषणेङ्गीन कृते एकीमावरुक्षणसासंगवः। तमसोऽब्यक्तत्वेन तस च महानव्यक्ते छीयते अव्यक्तमक्षरे ठीयते इति प्रठयश्चतेरव्यक्तस्योत्पत्तिप्रठयौ प्रतीयेते तथा च महाभारते

'तस्मादच्यक्तमुत्पन्नं त्रिग्रणं हिंजसत्तम । अन्यक्तं पुरुपे महान निष्कले संप्रठीयते! ॥

इति परस्तरूपत्वाभावाद्विशेषणामावप्रयुक्तविशिष्टाभावादिति चेन्न । अत्र हेतुमाहुः प्रलयेति । प्रागेचेति । अक्षरं तमसि लीयते तमः परे देवे एकीभवतीत्वादः प्रागेवेत्वर्थः । तथा चात्र प्रकरणामावात् नोत्तिचित्ररूपौ ततथानित्यत्वामावात् न विशेषणाभावप्रयुक्तविशिष्टामावः। तस्मादिति ततश्र परस्रह्मालात् । नोक्तिति न्याल्यातमेतत् । एवं चिदचिन्छरीरविश्विष्टस्वश्रकृतिलं निवार्य् गंकराचार्यमतेषि वारयन्तो मास्कराचार्यमतेष्याहुः नापीति गर्ते विषयादिदार्धन्तिके । मृतेसनेन जडत्वं दार्धान्तिकेपि दृष्टान्तस्तु टीकायां द्रष्ट्रयः । तथा च विषयपतितजडप्रधानादेरित्सर्थः । विचर्तात्मन एव परिणामस्त्रे विवर्तः परिणाम इति व्याख्यानात् । गीतायां विद्धानादी उमाव-पीलम् व्यवहारे वयं भाद्य इति 'न कदाचिदनीद्द्यं जगत्' इति पूर्वमीमांसायाः प्रन्छमपीद्धलाच प्रतिशिम्यतसगुणसानादित्वम् । अतः सगुणसेव निमित्तलं उपादानलं चेलपि न केवछाद्वितीय-थुर्योविरोषादिति । गीतायां कारणताशक्तिः त्रकृतिरिति विशिष्टाद्वैतमिति रामानुवाः । सुवोधिन्यां दितीयस नवमाध्याये सदानन्दस जगत्कर्या उक्तिः सा स्तरूपं सद्त्रोपसुज्यते इति 'प्रकृति पुरुपं पैव विद्यानादी उमायपि' इत्यत्र तृतीयपुमर्थरूपं केवळं महायोच्यतेत्रापि । अत्र परिणामस्वात्त्विको-न्यपामानः इति विश्वेषः तन्तुनामतन्तुवन् । सादिपदेन मास्कराचार्यभाष्ये शंकराचार्यमतेन आत्म-कृतिति सुरे आत्मकृतित्यादि व्यास्यायः परिणामी विवर्तत्वेन न स्तिकृतः ततसामेदे श्रेठोक्यः

### भाष्यक्राज्ञः ।

एवं सति गौरनाधन्तवतीत्यादी. 'प्रकृति प्ररूपं चैव विद्धानादी उभाविप' इत्यादी च यदनादित्वा-दिकथनं, तचतर्भवाञ्जित्रदयाञ्मरन्यायेन जगत्साथारणोत्पत्तिनाशनियेधपरमित्येव मन्तव्यमः।

'तत्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकरिपतम । वाङमनोगीचरातीतं द्विधा समभवद् यृहत् ॥ तयोरेकतरो हार्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं त्वन्यतमो भावः प्ररुपः सोऽभिधीयते'॥

इत्यादिपुराणवाक्येभ्यथ । तेन, यस्तन्तुनाभ इति वाक्यमपि प्रधानोत्पत्त्यनन्तरकाल-वचान्तवोधकमेवेत्येव निथयः । एपैव परमाण्यादिकारणवादानामपि गतिर्वोध्या । कालः स्वमाव इतिश्रुत्येव तेपामनादरणीयत्वस्रोक्तत्वादिति । तस्मात् केत्ररुस्येव ब्रह्मणः समवायित्वमिति निश्चयः । एवं सत्येकविज्ञानेन यत् सर्वे विज्ञातं तत्र योगजधर्मादिना, न वा अविनामाव-क्रियः ।

सांकर्यप्रसङ्गः इति मेद आस्पित कार्यारमना इत्येव । एवं च न त्रैलोक्यसांकर्यप्रसङ्गः इति मतम् । तत्र निक्षितमुणः त्रकृतिः परिणामः । विश्वित्तमुणा त्रकृतिरित्सादिपदार्थो विश्वित्तमुणत्रभानं तत्म स्थितिः दितीयादिशब्दार्थमृतसुपाधिदृष्टान्तो जलचन्द्रेषु जठं तद्वत् । एवं चेति गीः प्रकृतिः । अनादित्वादीति । आदिशब्देनान्तविकृतत्वं च 'विकारांश्र गुणांश्रापि विद्धि प्रकृतिसंगवाग' इस्रुत्तरार्भीत् । चतुर्भुखे चतुर्भुख्यासावनश्च त्रिदशाश्च तेऽमराश्चेसनेन न्यायेन । अज्ञशब्देनोत्तितिनेपेषो ज्यात्साघारणः परम्रश्चणस्तृत्वित्तत्त्वेत्र नारायणाद् मश्चाञ्जायत इति श्रतेश्च । अमरशन्देन नाशनियेषः सोपि जगत्साधारणः त्रिदशानां प्ररुपे नाशात् । यथा पश्चाच्छायी प्रथमप्रवीधी तं प्रति ठोको वक्ति न स्रिपतीति तद्भत् । मन्तव्यमिति शंकरतमानुजनास्करादि-मतानुयायिभिर्मन्तव्यं कुत इत्यतो हेतुमाहुः तन्मायेति । मायाभुठं प्रतिविम्यादि शंकरभास्करमतयोः। मायानित फर्छ चित् ताम्यां रूप्यते न्यविद्यत इति इति रामानुजाचार्यमतीर्थकः। श्रीवमतेषि चकारादुक्तवाक्यानि । तेनेति उपाधिचिद्चित्तां विवक्षणेत । एपैचेति सांख्यमतस कारण-त्रांग्रेडनैदिकत्वप्रतिपादनेन समीपतरवर्तिनि कारणत्वांग्रेडनैदिकत्वादिरूपा सा सामान्यतोग्रेधिकरणे विश्वेपतो द्वितीयाध्याये साधा । परमाण्वादयः कारणानि तेयां वादानामित्यत्र परमाणवः आदयो येगं कालादीनामिलतद्वणसंविज्ञानोपीलाज्ञयेनाहुः काल इति । इयं खेताखतरेखि । तद्वणसंवि-ज्ञानपक्षे परमाण्वादिवादा उपक्षठक्षणविधया ज्ञेयाः

'काठः खमानो नियतिर्यहन्छा मूतानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यम् । संयोग एपां न त्वालमानादात्माप्यनीयः सुखदुःखहेतोः'॥

इति । सिद्धमाहस्तस्मादिति प्रकृतेः खरूपलेनोपाच्यायमावात् । सिद्धान्ते तु प्रकृति पुरुषं चेति व्युत्पादितम् । श्लोकानन्तरम् 'कार्यकारणकर्तृत्वे हेतुः प्रकृतिकच्यते ।

पुरुषः सुखदुःखानां मोकृत्वे देसुरुच्यते' ॥

इसादिकं द्वितीयस्कन्यनवमाध्यायोक्तरीत्योपमाच तन्मायाफुठरूपेणेसादिसांख्यमतेन वेदान्ते इति च न तदर्भ उच्यते। न योगजेलादि नैयायिकादिमते भेदवादा योगजज्ञान्छक्षणा कार्यकारणयोभेंदाभेदमतनिराकरणाय पिण्डमणिनखनिकृत्तनग्रहणम् । तथा सति यत्र कचिद् भगवान् ज्ञातः सर्वत्र ज्ञातो भवति। सर्वं च ज्ञातं भवति

#### भाष्यप्रकाशः।

महिसा, नाप्यविभागादिमहिसा श्रुत्यभिष्ठतं, किंतु हप्टेनैव द्वारेणेति सिद्धम् । अतः परं हप्टान्ते विण्डादिपद्रग्रहणस्य प्रयोजनं विचारयन्ति कार्यकारणयोरित्यादि । कार्यकारणयोरित्यादि । कार्यकारणयोरित्यादि । अतस्त्योभंदा- भेद एवाक्षयः । एक्वते च तथा । तन्तव एव द्वातता वितताश्च सन्तो लोके पटत्वेन व्यव- हियन्ते, प्रावियन्ते, पटत्वेना विश्वति । एवं च प्रतिज्ञाद्यान्तयोरुभपोरिति मतिनाक्षणाय पिण्डादित्रयग्रहणम् । यदि हि भेदाभेद आद्रियते, तदा येन रूपेण भेदस्त- पूर्व कारणाय पिण्डादित्रयग्रहणम् । यदि हि भेदाभेद आद्रियते, तदा येन रूपेण भेदस्त- पूर्व कारणायन्त्र । कारणायन्त्र । कारणायन्त्र एवाक्षया, कृतं भेदेन । न च सर्वथा अभेदे व्यवहारसांकर्यग्रसङ्गः । अयस्यभेदादेव विवृद्धते । अतः क्याचिद्वस्थयाऽवस्थितं कारणमेव कार्यं न त ततो भिन्नाभिन्नमिति वोधनायावस्थाः रूपाणां पिण्डादीनां ग्रहणमित्यथः । एवमङ्गीकारे ग्रुणमाद्वः तथा सतीत्यादि । कार्यस्तंन-

# रियमः ।

सामान्यरुक्षणा चारोकिक्यः प्रसासत्तयः उपाधिवादिनामविनाभावोपि पूर्वे व्याख्यातः । विशिष्टा-देतवंदिनामविभागादिः । भिक्षमतेषि । इप्टेनैवेति शास्त्रदृष्टेन मनसा भक्तिसङ्कारिकारणकेन भक्तिरेव वा मनःकरपनरूपा । तथा च बहदारण्यके मनसेवानद्रप्रव्यो नेह नामास्ति किंचन । गोपाठतापिनीय भक्ती रहस्यभजनं तदिहासुत्रफुठभोगनैराउयेनामुब्मिन् मनःकल्पनमेत्रदेव च नै:-कर्म्यमिति । यद्वा दृष्टेन समवाय्येकदेशमृतिपडादिशत्यक्षेण द्वारेण । भेदाभेद इति । न भेदाभेदा-वित्युक्तम् । असन्तमेदस्य प्रतीयमानस्याविवक्षणात् ततः 'समर्थः पद्विधिः' इत्यस्याप्राप्तिः । अतः मेदयुक्तोऽमेद इति सगासः स त्वत्यन्तभेदे वाधितः । अत्यन्तभित्रपरनिष्टभेदेन युक्तो घटप्रतियोगिक-भेदामावो नास्त्रीति । अतस्त्रेद्योनयन्यवहारसांकर्यनिवृत्तिमात्रवयोजकः सुवर्णे कटकं नेत्यादिरूप-भेदस्तेन सक्तोऽभेदः कटकं सवर्णमिलादिरूपस्तद्वाचकपदैः समासस्येष्टेः। नन द्रन्द्रतियामकोऽवास्तवो भेद इति मुक्तावल्यां विश्वनाय इति चेन्न भास्कराचार्यमतेऽस्य वास्तवत्वात् । अन्यथैकविज्ञानेन सर्वविद्यानवाधापतेः । जगरामकृतसमासवादे च समासत्वं विभक्तिग्रन्यपूर्वपदकनामसमुदायत्वम् । अत्र विभक्तिग्रत्यपूर्वेपदकत्वं विमक्तिग्रत्यपद्यटितशान्दयोधप्रयोजकातुपूर्वीमत्त्वम् । शान्दयोधे तु धासन्तभेदसामावाद्भेदाभेदाविति द्वन्द्वे कृतेऽच्याविरतो भेदयुक्तोऽभेद इति समासान्तरं युक्तम् । देवपूजको बाह्यणो देवबाह्यण इतिवत् । भेदस्याभेदो भेदाभेद इति वा सहिष्णुत्वं पष्टवर्थः । भेदसहिष्णुरभेदो भेदाभेद इलार्थः । प्रतिज्ञादष्टान्तयोरिति आला कर्ता प्रधानं समवायि तां शक्ति विश्विपति यथा सूर्यो रस्भीनां विश्वेषं करोति तद्वदेव संहरति अत एव प्रतिज्ञा 'उत तमादेशम्' इलादिः दशन्तो मृतिण्डादिस्तवोत्सिर्यः । उपपत्तिति अभेदे प्रतिज्ञोगपतिः कार्यकारणयोः स्परम्यादिरुपयोभेदे विण्डादिद्धान्तोपनितः । अचस्येति धर्मरूपेणानिर्भवतीति द्वितीयनवमाध्याये इति साठवसा तेन भेदाभेदवादे भेदाभेदीप्यनया दिशा समर्थनीय इति स्चितम् । न व्यन्तर्यामि-माषणोक्तप्रथिव्यादियरीरज्ञानेन किंतु तदेकदेशपिण्डादिज्ञानेन सर्वविज्ञानमिति । यदा भेदाभेद-

# इति सामान्यलक्षणप्रत्यासत्तिनिराकरणाय च, वाचारम्भणं विकारो नामधेय-

### भाष्यप्रकाशः ।

मबस्याविशेपविशिष्टकारणरूपत्वे झाते सति यत्र क्रचित्कार्ये केनचिद्वस्थार्येशिष्टेन भगवान् झातः सर्वत्र कार्ये तत्तद्वस्थाविशिष्टत्वेन झातो भवति, सर्वे च कार्यं तद्वभिन्नत्वेन झातं भव-तीति वोषत्रौकर्यरूपे गुण इत्यर्थः । नन्यत्र सामान्यप्रत्यासिनिर्नादतेत्वत्र किं गमकमित्यत्त आहुः सामान्येत्यादि । चोऽवधारणे । यदि हि सामान्यव्यक्षणात्र विश्वश्वता स्वात् तदा, तत् सामान्यादिति वदेव तु वाचारम्भणिमत्यादि । वदति त्वेवम् । तत्रायमर्थः । यो विकारः प्रशुचुन्नोदरादिः स वाचारम्भणं वाचिकक्रियात्मको न तु कारणाद् व्यक्तिभेदायादकः । यथा स्नप्त उत्थित उपविष्टे च पुरुपेऽवयवविन्यासभेदोऽतो नामधेर्यं नैमिनिकक्रियायाः पदार्थस्व-रूपभेदानापादकत्वान्नामैव । तथा चात्र कारणावस्थात्मनैवैकरूप्यस्य विवक्षित्वाद्व व्यक्ति-

## रदिमः ।

बादः । संग्रमात् । भ्रान्तेर्जीवधर्मत्वात् । कचित्कार्यः इति कचिदिति कार्यानियमः मस्रविदां वादः । सम्रमात् । म्रान्तजावधमत्वात् । काचत्काय इति काचादित कायानियमः महाविदां ज्ञानादिविषयो तेन कारणावस्थायामि महाविदां ज्ञानादिविषयायां पोध्यम् । भगवानिति तथा च सुवोधिन्यां एकैकस्मिन् पदार्थे दश्चविषठीलासिदितो भगवांस्तिष्ठतीति । चदेदिति एकिवज्ञावेन सर्वविज्ञानाय वदेत् । चाध्यकेति वाचिकस्मिन मानसाः कायिष्याथ स्युदासः सादशिक्रयालयः 'शन्द इति चेन्नातः प्रभवात' इति सुत्रोकः स वाधिकक्रियालम्कः तथा च तदनन्यत्वस्त्रभाष्यम् । तत्र विकारो वाच्याविष्वारयते न वस्तुत इत्यशः । मिनमातीति । एवं च प्रश्चन्नभोदरादिति यथा श्चतं चेत् 'स्वादि भगवत्कार्यं घटायाकारसंयुत्वम्' इति निवन्धो विकथ्येतित प्रश्चन्नभोदरादिर्दित यथा श्चतं चेत्रः स पद्भाविकारः वाचैनारस्यते यतः सुवर्णं विकथ्येतित प्रश्चन्नभोदर्दारं पद्भाविकारः वाचैनारस्यते यतः सुवर्णं वस्तु मृत्यिण्डादि च 'जायतेस्ति विपरिणमति वर्धतेऽपक्षीयते नश्यति' इत्यादिशन्दविपयकं भवति । न त्यिति किं तु काथिककियात्मक एव कारणाङ्ग्रकिनेदाभादकः । अत्र द्यान्तमातुः यथेति । अवययेति पद्माविकारस्थानापद्मः । नैमित्तिकेति जठाहरणादिनिर्मितैः संपायते या किया अवयवात पर्मावावकारस्यानापमः । नामाराभात ज्ञाह्णादानामपः सपावत या क्रिया तसाः ननगदिपह्ह्यायाः। पदार्थेति अन्यथा पहुमाविकारेः देवद्वादिरूपपदार्थमेदः स्यात् तेन च प्रसमिद्यावापप्रसङ्गः स्यात् । नाभैवति तथा च सार्थे धेवप्रत्याः इति भावः । व्यक्तिमेदानादर् इति । अपमर्थः । सुकृतं सुवर्णमिति सुवर्णस विशेषणविधिष्टस्य वाक्ये प्रहृणात्। सुकृतं सम्यापि विविधतम्। एवं च कटकादिरूपं सुवर्ण जगद्रपं मद्य पटश्यावादिन् स्यां पिष्कितिसेवं व्यक्तिमेदानादरः स च सामान्यवक्षणप्रसासस्या च कटकत्वादिरूपया का तरकालन स्वाक्ष्यपापक । । जन्मकालनकालका । प्रकारमाद्दूराधी प्रबल्करपा पटस्वादिरुपया झानेन संमवति व्यक्तिमेद एव तद्यसरात् । नन्वस्ति व्यक्तिमेदः स्वस्रकारणामेदेपि अन्यस्मात् सासकारणमेदिमन्नादेद इति । जगति त्वतुमवेनैव मेद इति पेत्र ज्ञवन्त्रारणात्रमः अन्यकाम् ज्ञानारा स्वाप्तम् । वर्षाः वर्षाः वर्षः वर्षः वर्षः स्वाप्तम् । संस्कृतारणेलाद्यक्तानां जगत्वन्तर्मावात् तस्य च मद्यत्वात् तस्य चैकत्वात् तम् च स्वगतभेदा-भावान्मनसा मक्त्या ज्ञावन्तर्मावपदार्यानामेकत्वेन ज्ञानं तम् मक्तिव्यागारो मनःकरणं तथा च भक्ति श्रसासिवर्ने सामान्यञ्झणेति । इदं गृहदााण्यकोक्तरीत्या मनसेवानुद्रप्रव्यमेतदप्रभेयं धुवमिति गोपाठतापिनीये 'मिक्तरस भवनं तिरहासुन फठमोगनीरास्येनासुप्मिन् मनःकस्यनमेतदेय च नैःकर्म्यमिति' गीतायां च-

#### भाष्यप्रकाताः ।

भेदानादर एव सामान्यलक्षणानादरगमकः । यथा बहुसुवर्णाकाङ्कायां कटककुण्डलकलशभुङ्गा-रादिन्यक्यनादरस्तथेस्यर्थः । एतदेवैकादशस्कन्ये भगवताप्युक्तम् ।

> 'मथा सुवर्ण सुकृतं पुरस्तात् पथाच सर्वसः हिरण्पयसः । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेवेरहमसः तद्वत् ॥ न यत् पुरस्तादृत यत्र पथान्मध्येऽपि तत्र व्यपदेशमात्रम् । भृतं प्रसिद्धं च परेण यद्यत् तदेव तत्स्यादिति मे मनीपा'.॥

इति । यत् परेण भूतं यथ परेण प्रतिद्धं तत्त्वदेव स्वादित्वर्थः । अञ्चे कार्यत्वाभाषात् प्रतिद्विमिति पृथन्वपदेशः । एवमप्रमस्कत्थेऽपि ।

'यथा हिरण्यं वहुधा समीयते नृभिः क्रियाभिर्व्यवहारवर्र्मस । एवं वचोभिर्मगवानधोक्षजो व्याख्यायते लोफिकवैदिकैर्जनेः' ॥ इति ।

एतेनाकारादिभेदकुत एव तत्तक्षीकिकवैदिकव्यवहारभेदी, न वस्तुभेदकुतः । यथा कळग्ररूपण सुवर्णेन जलाहरणादिकं, कटककुण्डलादिरूपण तेन हत्तकर्णादिश्रीभनमिति । एतेनैय फलभेदीऽपि च्याख्यातः । अन्यच तत्रैयाऽमृतमन्थने ब्रह्मस्तृतीः–

> 'त्वय्यम् आसीत् त्विय मध्य आसीत् त्वय्यन्त आसीदिदमात्मतन्त्रे । त्वमादिरन्तो जगतीऽस्य मध्यं घटस्य मृत्स्नेव परः परसाद्' ॥

इति । कुत्स्तितत्वादिभानं तु दोपदशामेव, न नन्नविदाम् । यथा खाङ्गे पुरुपस । प्रतिद्धं तद् ऋपमदेवादिष्ठ । तसाद् भगवतः समवायित्वमप्रत्युहम् । नतु यदि विकारस वाद्यात्रत्वं तदेतेन

#### रहिस:

'सर्वभूतेषु येनैकं भावमव्ययमीक्षते' । 'अविभक्तं च भूतेषु तज्ज्ञानं विद्धि सान्विकम्' ॥

इति सत्तं वा प्रत्यासीतः 'सत्वासंजायते ज्ञानम्' इति वाक्यात् । अधिकारभेदेन
नतु भक्तिसत्त्वयोः प्रत्यासित्तं न प्रसिद्धं इति चेत्र ज्ञानलक्षणप्रत्यासयेः प्रसिद्धत्वात् भक्तिज्ञानं
सत्तं ज्ञानं अतः सामान्यलक्षणानादर इत्ययः । यथिति चहु सुवर्णमिलयः सुक्रतमिलेव तस्याकाह्यायां तत्तव्यक्तित्वनानादरः किं तु सुवर्णनेत करकादिकं सुवर्णमिलि प्रतिति तद्वत् 'युद्धारः
कनकालुका' इति कोशः । सुक्रतिषिति विशेषणं कार्यास्नावास्थितमिलयेवं व्यत्तित्वभिष्ठं वाक्यमाहुः
प्रत्यात्वात्यमात् । अस्येति जगतः । कार्य्यताग्रादकान्यस्यक्ता व्यतिकश्रोषकं वाक्यमाहुः
न यदिति । प्रसिद्धमिति । अशलेन प्रसिद्धसकार्यम् । अष्टमेति । द्वादशक्तम्य इत्यपि पाटः ।
कियाभितिति जलहरूणादिक्षपिः तत्वदाकार्यक्तात्वालुक्रभिर्धा । वचीभितिति प्रयद्यदिक्ष्पामिः । अजः श्रन्दान्मंकारः । यतेनेति स्थान क्षेत्रनेव दार्शनित्व इत्यर्थः । सृत्पिष्ठेन
सर्व मुम्पनमिति अलारक्ष्वाक्यान्यतमाहुः अन्यचिति । विकारस्येतिः पर्दमाविकारसः।

मिति । अलीकत्वनिराकरणायं च मृत्तिकेलेव सत्यमिति । ब्रह्मत्वेनैव जगतः सत्यत्वं, नान्पथेति ।

सामान्यलक्षणप्रसासतिनिराकरणं च स्पष्टमेवात्रे त्रीणि रूपाणीस्रज्ञ करिष्यति । अतो त्रह्मरूपेण ससस्य जगतो त्रह्मैव समवायिकारणम् ।

#### भाष्यप्रकाशः।

....

वाक्येन ब्रह्मणो विवर्तोपादानत्यधुपगम्य प्रपञ्चसालीकत्वमेषाद्रियतां तावताऽप्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानसिद्धेरित्यत आहुः अलीकत्येत्यादि। नान्यथेति न प्रतिनियतेन घटादिरूपेण, न वा जातिरूपेण नाप्यवान्तरोपादानरूपेण। तेषां रूपाणां व्यवहारमात्रार्थत्यादित्यर्थः। एतेन सिद्धान्ते प्रतिनियतरूपेण जगतः सत्यत्वाभावो न तु सत्यत्वेन रूपेण जगदभाव इति वोधितम्। ननु यदि वृक्षत्वेनैव जगतः सत्यत्वं तदा तेन रूपेण सामान्यलव्येणादियतां, को दोष इत्यत् आहुः सामान्येत्यादि। स्पष्टमिति अभ्यादिविद्युदन्तेषु तेज इत्येव सत्यमित्यकथनात् त्रिष्टस्करणस्

विचर्तिति उपादानिवपससाकोऽन्ययाभावो विवर्तः । सर्वेति सर्वसानिवेचनीयान्ययाख्यातिरूपलेपि विशेपदर्शनास्प्रवे सर्वसस्सेवेति न निर्विपयकं ज्ञानम् । व्यवहारे वयं भाद्याः हित वदत्तं
जातिरूपसर्वेले शक्तिः । तेन सामान्यरुखणा प्रलासितः । अस्त्रीकत्वेवस्विति । भाष्ये ।
ग्रिकात्र । पत्र फचिद्रगचान् ज्ञातः इत्यादिमान्यात् प्रश्वविज्ञानिवपियणी प्राणा प्रधापद्याप्
एतसामद्यं मद्यरुपलस्यापनाय । भाष्ये । प्रकारवेनेवेति शुक्ती एवतं शुक्तित्वेन न मासते
परिणामे तु रजतस्यानीयं जगद्रसन्तेन सासते इति न प्रम्हत्ववेदत्वम् । प्यक्ताच्यावर्यमाद्वः
नान्ययेति । प्रकृते । न प्रतीति चगत्वेन पद्माविकारेणेत्वर्यः । सत्यत्वेनति जगतः
परिणामिकत्वेन । न प्रतीति चगत्वेन पद्माविकारेणेत्वर्यः । सत्यत्वेनति जगतः
परिणामिकति

'सहुद्धा सर्वया सद्विनं सेन्यमिलंठं जगत् । प्रान्ता सहुद्धित्नेति सन्तं कृष्णं मजेहुपः'॥ इति पूर्वपये । 'खप्रपादिसमत्वाद्धि मिंध्याभूतं जगयतः ।

अधिष्ठानाच सद्भानं तं कृष्णं नियतं भजेत्'॥

इति । झहात्वेनिति नतु सस्यलेगव्यविद्वत्वेषि वगत्वसमानिषक्रणस्यत्वस्योक्तकारि-कान्याममावात् । समन्वयाधिकरणोक्तस्यत्वं तु वर्तत एन मळ्ळकणान्तर्गतम् । अन्नयादित्यति वन्द्रमा नोक्तः सामान्यञ्क्षणश्रसासितित्वकरपश्रस्तावात् चन्द्रमस्यं न सत्यत्वं किं तु म्रद्यत्वेनेव वगतः सत्यत्वमित्यादिमाण्योक्तम्यत्वाभित्वमतो न सामान्यञ्क्षणश्रसासितित्वर्गात्वेन वद्धिः । न च मञ्चत्वमेव सामान्यञ्क्षणश्रसासिति श्रह्मम् । अपान्यसानित्रञ्चणश्रसासित्वित्वात्वे । वद्धान्ति । वसान्यत्वे देतपश्रस्तावात् तस्य सामान्यत्वे देतपश्रस्ताव । तथा स्वत्वेनत्वे सत्यमित्यान्तरीत्वे पाद्यत्वे सत्यत्वक्रममात् । तथा च श्रुतिः 'सदे सोम्येदमश्र आसीत्' इत्यादि । प्रतिज्ञातमेक-विज्ञानेन सर्वविज्ञानं देवतासु म्रष्ट्रवित्तिमचत्वायोक्त्वा 'त्वेचोञ्च्यत्व' तर्वेच पृक्षते' इति । हिन्नदृत्वरणस्यति यथा तु खलु सोन्येमास्तित्वो देवताः प्रवृष्ठिपुरेकका मवति इति तन्त्रे ।

#### भाष्यप्रकादाः ।

च बोधनात् त्रीणि रूपाणीत्वेव सत्यमिति सावधारणं कथनाच स्पष्टम् । तेन, अपागादग्रेरिन् त्विमत्यादेरयमर्थः । यदम्यादौ रोहितादिगुणकं रूपमाकारत्रयं तदनागन्तुकसरूपिवचारे अत्रि-इच्छतानां तेजोऽवन्नानामेव, न तु त्रिवृत्छतस्याम्यादेः कार्यस्य । त्रिवृत्करणात् प्रागपि सत्त्वात् । अतिस्वृत्त्वरणोत्तरमागन्तुकमित्रत्वादिकम् , अनागन्तुकरूपिचारे अनागन्तुकानारोपितरूपेणा-पागाद् , अम्यादेः सकाशादपातम् । यतोऽप्रित्वादिकंवाचारम्मणमवस्यारूपत्वात्रमयादीनां तेम्यो

रक्षियः । वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम् । यदादित्यस्य रोहितं रूपं तेजसस्तद्रप्रं यच्छक्तं तदपां यस्कृष्णं तदग्रसापागादादिसादादिसत्वम् । वाचारम्मणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीसेव सलम् । यत्रन्द्रमसो रोहितं रूपं तेजसत्त्वद्रपं यच्छुक्तं तद्गां यत्कृष्णं तदन्नसापागाच-न्द्राचन्द्रत्वं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यम् । यद्विद्यतो रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छुक्तं तदपां यच्छूष्णं तदन्नस्यापागाद्विद्यतो विद्यत्तं वाचारम्भणं विकारो नामधेयं त्रीणि रूपाणीलेव सलमिलेवमिलयीः । तेन रूपत्रयं प्रवृत्तिनिमत्तमस्युक्तम् । अत्र पूर्वाङ्गे निक्के त्रिदेवतापक्षः चतुर्थश्चन्द्रमाः तासामिष श्रद्धात्वेन भानं न वा । मण्डकेषि क्षरात्सर्वे आत्मानी च्युचरन्तीत्यवताराणां जीवजडिमन्नत्वं न व्युचरणश्चावणाच तेपामपि जगत्त्वेन सत्यत्वं नान्ययेति प्राप्तं तत्र कृष्णाय देवकीपुत्रायेति छान्दोरये 'यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवाः' इति यज्ञनारायणवाराह्विषये महानारायणे तदादी जगत्त्वेन सत्यत्वं वाधितं तदर्थे निक्तो अप्तिः खाहाकृतिनामसु पठितस्तेन ग्राषाप्तिः । आत्मा पुरुपविधमाद्यणोक्तस्त्रस्ये स्त्राहाकृतिः पश्चरूपायाः अप्तिः पश्चरासीतेनायजन्तेति पञ्चमाष्टकसमाप्तिकश्चतेस्त्रेन प्रथमं तत्कया । तदत्रादित्यः पश्चरासीत्तेनायज्ञन्त इत्यादित्यः कृष्णः 'ऋष्णद्यमणिः' इति वाक्यात् तत्र कृष्णे वक्तव्ये प्रकृतिश्य राधारूपापि स्वाहाकृतिः । रामकृष्णयोः प्रकृतिपुरुपयोः सत्त्वेपि वासुः पञ्चरासीत्तेनायजन्तेत्वत्र विद्युदत्रीक्ता वायोरिवरिति श्रुतेः । कार्यात्मत्वेन विद्युद्रक्ता 'विद्युद्रखेलाहुः' इति यृहदारण्यकात् । तत्राप्यवित्वादीनामपायनं चन्द्रमस्तं कृष्णे वर्तते इति त्रयाणां रूपाणामसत्यत्वे शरदादौ रूपत्रयसुपमद्योपमर्दकमावेन प्रसिद्धम् । अत एव प्रकृतेः सत्वरजस्तमसां ते गुणाः । न च द्वैतापत्तिः 'प्रणवलेन प्रकृतिलं वदन्ति त्रखवादिनः' इति श्वतेः तस्या गुणाः च दैतापादकाः । 'श्रकृतिमगन्' इति वाक्यात् । प्रकृतिः खरूपिनस्यक्तम् । तेन रूपत्रयं प्रकृत्यवशिष्टा ।

> 'आसन् वर्णास्रयो द्यस्य गृह्वतोत्रयुगं ततुः । शुक्को रक्तस्तथा पीत इदानीं कृष्णतां गतः' ॥

्रति । त्रिष्टुक्तरणेदाहरणञ्जुद्धर्यमाहुः तेनेति । रोहितादीति । रोहितादयो गुणा यत्रेति नहुमीहिः । आकारच्यपिति जगती मद्यत्वेन सद्यत्वे सित सामान्यामाने प्रष्टुतिनिमित्तमाकृतित्रयम् । अञ्जिष्ट्रिति कारणमृतानां वत्तेजो सज्जतं 'तिक ऐक्षतं 'वहु साम् प्रजायेपेति' 'तद्पोऽस्कृतः' 'वा आप ऐक्षन्त वहुषः साम प्रजायेमित् '। इति 'ता अजमस्जन्त' इति श्रुत्युक्तानामित्यर्थः । कार्यस्येति सत्कार्यसानिवृद्धकृतसाम्यदेरित्यर्थः । अनागन्तुकेति अनागन्तुकानि अत्रिष्टुद्धकृताई्यादिरूपाणि रोहितादीनि तेषां विचारे तिम्रतस्युक्तेपणानागन्तुकानारोपितृद्धेण । विचारस्वरूपमाहुः यत इति वाचारम्भण वाब्यानेष्रारम्यते । अवस्येति पहुमाविकारस्यत्वा । तेम्यः सृकारणेम्यो.

#### भारतकतार ।

भेदकमतस्त्रीणि रूपाणीत्येव सत्यमनागन्तकानारोपितं रूपमिति वोध्यः। इदं च मूलकारण-स्थात्यन्तपरोक्षत्वादन्त्यकार्योपेक्षया शिष्यविश्वासायोक्तम् । तच मूलकारणे प्रक्षण्येव पर्यव-

# उदियाः ।

मेदकं यथा कटकादीनामनस्था न कारणात्सुवर्णीत् कार्यं कटकादेभेदकं कटकं सुवर्णमिति प्रतीतेः। तथा तेभ्यः पदार्थभ्यो वा यथा प्रथिवी इतरेभ्यो भिद्यते गन्धवत्वात् । तद्वन्न भेदकम् । वाचारम्भणत्वात् । अत इति व्यवहारदशायां भेदकस जातिरूपसासाधारणधर्मस ब्रह्मप्रकृतिगुणरूपस विवश्चणात्। अनागन्तकेति । कारणतायक्तिः प्रकृतिरिति रामानजभाष्येऽद्वैतांये । विशिष्टांये चिन्नडसमुदायः प्रपन्नः प्रकृतिः । अत्र रोहितादिरूपाणां खरूपं मधुत्रपाठके पत्रमे उक्तम् । असृतानीतातो घटपटादि-द्रव्यमपहाय गुणा जगत्ससाधारणधर्मा भेदका उक्ताः । घटः पटाद्भियते घटरवादित्येवं तत्र घटरवा-विस्थानापत्रं रोहितादिकं त ऋग्वेदादिरूपरान्दानां रसाः आस्तादिका राक्तयः न्यामोहिकाः । तदक्तम । द्वितीयस नवमाध्याये चिद्रपुस न्यामोहिका शक्तिरिति । नाम चिद्रिवक्तनेति ऋग्वेदान्नाम वैदर्भित तस्य गक्ती रूपं, रूप विमोहन इति धातपाठात । सा प्रतिपादप्रतिपादकमावसंबन्धेनार्थनिया शब्दप्रवृत्तिनिमत्तिमिति मोहकत्वसाम्यात् । तत्रापि रोहितादिरूपं पदादिनिष्ठपदादिशक्तिः साहिति चेत्र । शक्तिश्च पदेन सह पदार्थसंचन्धीपि सोपि न्यामोहकत्वाद्रपं न्यामोहकत्वं शब्दसंचन्धात स चारमाछन्दादयमर्थो चोद्धन्य इतीश्वरेन्छानुरूपः सः पदेन सह पदार्थसंगन्धः । अस्माकमिन्छानातः । भाष्ट्रिके नाम्नि शक्तिरस्त्येव पकादशेइनि पिता नाम क्रयोदिति ईश्वरेन्छायाः सत्त्वात । भाष्ट्रिकिन संकेते त न शक्तिरित संप्रदायः । नन्यास्त ईश्ररेन्छा न शक्तिः किं त इच्छैन तेनाधनिकसंकेतेपि शक्तिरस्तीत्याहः । शक्तिग्रहस्त व्याकरणादिना

> 'शक्तिग्रहं व्याकरणोपमानकोशासवाक्याद व्यवहारतश्च । वाक्यस श्रेपादिवतेर्वदन्ति सांनिध्यतः सिद्धपदस्य बृद्धाः' ॥

इति उदाहरणानि सिद्धान्तमुक्तावल्यां न्यायशास्त्रे । तथा च श्रुतिः 'नामानि कृत्वाशिवदन यदाखें इति । अभिशन्दार्थः शत्त्रयादिः तदप्यक्तम

> 'ठोके अन्दार्थसंयन्धी रूपं तेपां च यादशम् । न विवादस्तत्र कार्यो होकोच्छितिस्तया भनेत्'॥

इसलं पलवितेन । सन्तं कृष्णं मजेद् सुधः इत्युक्तम् । तस्वैकविज्ञानेन । किं च अप्रतीकालम्ब-नसूत्रे गुरौ प्रतिमायां च भगवान् सांनिष्यं करोतीत्युक्तम् । महानारायणे च 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात्' इति 'मृदादि भगवद्रपं पटाधाकारसंयुतम्' इति नियन्थे । अन्तस्तद्भागदेशादित्यधिकरणे 'घ्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती' इति तयारमोपनिपदन्तरात्म-परमात्मवाद्यात्मप्रतिवादिका इत्यादिकं पूर्वोक्तपक्षे विरुद्धाते अत एव 'न यदिदमप्र आस' इति छोके निधनादन्तरा लिप माति मुपैकरसे इलन्तराठिकस्टिक्कातो महत्वेनैव जगतः सललं नान्यभैति भाष्यताल्यं पदन्ति इदं चेति । अन्त्यकार्येति । 'पेन्द्रजाठिकाक्षेपि तत्कर्तृलं नटे यथा' इति नियन्योक्तकार्यायेद्वायाम् । यतु अन्तस्य मृतिण्डसः कार्यापेद्वया ठोदमणिरप्यन्तः चिन्तामणियतः । 133 H. H. C.

#### भारतवस्तराः ।

सतीत्यभिप्रायेण । तद्ये च यदुपदिष्टं तत् सर्वे मूलकारणस कार्यद्वारा परिचापनार्थम् । अतः सर्वेस ब्रक्षेव समवायिकारणमिति सर्वे सुक्षम् । नसु जगतो ब्रह्मरूपेण सत्यत्वे तसिन्

तत्र नखनिकृन्तनस्रात्यन्त्रत्वं चिन्त्यमतो यत्र कुत्रचिद्धगवान् ज्ञात इत्यादिभाष्योक्ताभिप्राय एवेति ज्ञेयम् । शिष्यस श्रेतकेतोर्विश्वासार्यमारुणिना पित्रोक्तम् । यतः श्रेतकेतुः पित्राज्ञया सर्वान्वेदानधीत्यानुचानमानी स्तन्ध इति तद्धिकारेण विश्वासः । मूलकारणे इन्द्रजालकर्तिर । एवं च समवायिनिरूपणे प्रकृतेनाकाञ्चितनिमित्तनिरूपणं जातमित्यर्थान्तराख्यनिग्रदृश्यानं परिदृत्तं वाचारम्भण-त्वार्थमुपकान्त 'उत तमादेशः' स उपसंहारे एवं श्सोम्य स आदेशो भवतीत्सन्दितस्तस्य सर्वस्य तसाप्यमेतनस 'सदेव सोम्येदमम आसीत्' इत्यादेः अभिनायमाहः एतदम्रे चेति, उपदिष्टम् । 'एवं सोम्य स आदेशो भवतीति सर्वं च सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' इत्यादि । आ समाप्ति । तत्र यस्किचित्पूर्वे व्याख्यातमन्यद्दीकायामस्ति । समवायीति अतो न निम्रहस्थानमितिमावः । प्रकृता-नाकाङ्किताभिधानसार्थोन्तरहृष्पनिग्रहृस्थानत्वात् । उपदेशेषु विशेपोपि भाति टीकानुगुणमेव । 'सर्व-बादानवसरं नानावादातुरोधि यत्' इतिनियन्धाद्वीकोक्तसंदेहायत्तेचये उपदेशान्तरायतरणात् । पूर्वीप-देशे परदेवतीका सा माध्वानाम् । तेपां भाष्ये श्रतिसम्दयदाहरणेन विशेषानुपरुम्मात् । द्वितीयोपदेशो विज्ञानेन्द्रिमक्ष्वभिमतकः 'यया मधु मधुक्रतो निस्तिष्ठन्ति' इति श्रुतिः तदीयप्रन्येषु दृश्यते इति । तृतीयोवान्तरकारणादिविषयकः चतुर्येऽचान्तरकारणादिविषयकः । नमामि यसुनामहिमत्याचार्याः । सर्वे जहाति सर्वः शुष्यतीति श्रुतेः । 'आपमापामपः सर्वा' इत्यारणे । जैमिन्याचार्यनिषयकः वृक्षसौष्-धिनियोपयुक्तत्वात् तस्याश्च नेदसादौ सत्त्वात् । पञ्चमः जीवनद्यवादविषय इति शंकरभाष्यविषयः । 'तत्सर्सं स आत्मा तत्त्वमत्ति श्वेतकेतो' इत्रष्टपदात्मकोपदेशात् । षष्टो भेदाभेदविषयको भास्कराचार्य-मतकः । यहोषा छवणसुदके अवाधा गङ्ग तदाहरेति तद्धावसूरय न विवेद यया विछीनमेवेति श्रुतेः । ठवणं न समुद्ररूपं नलं । जलं न लवणमिति भेदाभेदौ । सप्तमः समष्टिः साधारणः । पण्डितो मेधावीति खस्याधिकारबोधनात् 'आचार्यवान् गुरुषो वेद' इति श्रुतिकथनात्र । 'यावन्न निमोक्ष्येऽथ संपत्से' इति श्रुतिः । सर्वमाण्यप्रसिद्धत्वाच तस्या अत्र सत्त्वात् । अष्टमो रामानुजर्शेवाञ्चानवाद-विषयकः तस्या यावन्न वाष्ट्रानसि संवयते इत्यादिना संवत्यक्तेः संवत्तीश्वदचिद्वीरीष्ट्ये संभवः । अय न जानातीति शुत्या अद्वेतमज्ञानवादम् । नवमः श्रीवलभाचार्याणामुपदेशः 'ऐतदाल्यमिदं सर्वे तरसत्यं स आत्मा तत्त्वमसि श्रेतकेतो' इत्येकादशपदात्मकः सत्येनात्मानमन्तर्धाय परशुं तसं प्रतिरुक्षाति स न दाद्यते अय मुन्यते इति खरूपठक्षणोक्तेः सत्येनेत्युपठक्षणं ज्ञानानन्तयोः अतोष्टाक्षरमञ्जे कृष्णोर्थः सदानन्दरूपः शुन्दश्चिदिति सचिदानन्दः श्रीः श्रेह्मश्रितलक्ष्म्याः 'श्रीक्ष ते उक्सीस पत्रयी' इति श्रुतेः। 'शरणं त्रिहितं सुरासुर्वे शरणमनुत्रजेत्' इति । महाराजस्त्रात् तस्तिन् यहे समानते शरणमार्गस्तहहे च, स्वयुदे मक्तिमार्गः । ममेति विशेषः । अमुकशर्मण

देहात्मबुद्धिस्तु सत्यां विकारबुद्धौ दोषः । श्रुतिसामर्थ्यं प्रमाणमित्युक्तम् । तस्माद् ब्रह्मैव समवायिकारणं, न प्रकृतिः ॥ २३ ॥

### भाष्यप्रकाशः ।

न्रक्षधमं विरुद्धधमं घ्यासो न साद्, देहादेरप्यात्मत्वेन सत्यता स्यात्। तथा सित देहात्मयुद्धेदोंपत्वमप्यपेयात् । तत्थाविद्यानिवर्तकशास्त्रवैयर्ध्यमाययेतेत्यतो जगन्मिथ्यात्वमेव साधीय
इत्यत आहुः देहात्मेत्यादि । वस्तुविचारेण जगती म्रद्धारुपत्येपीदानीं बहुजनमाभ्यत्वविकारयुद्धेरिनयुचत्यात् तस्यां सत्यां या देहात्मयुद्धिः सा देहाभिन्नत्वेनात्मावगाहिनी, न त्वात्माभिन्नत्वेन देहावगाहिनी । आत्मस्यरूपस्याज्ञातत्याद्वो दोगस्त्येवेति न कोपि जगतो म्रद्धारुपत्ये
पूर्वोक्तो दोष इत्यर्थः । नन्वेयं व्यवस्थया देहात्मयुद्धेदांपत्वे किं मानिमत्याकाह्मायां पूर्वोक्तं
सारयन्ति श्रुतीत्यादि । श्रुतिसामध्यमिति । इप्रान्ते हि कार्यवन्यकारेण कारणात्मकत्ययुपदियं, न तु तत्युरस्कारेण । किंच । कारणात्मना कार्यज्ञानमभिसंहितं, न तु कार्यात्याना कारणात्मा । अतस्तत्सामध्यमित वादश्वव्यवसायां प्रमाणमित्यर्थः । सिद्धमाहुः तस्मादिस्यादि ॥ २३ ॥

#### रिक्षाः ।

इति । प्रकाषभिति । प्रवापभि अपहतपामालक्यायकलादयः तद्विरद्धाः पापित्वाव्यापकलादयः तेषा त्रम्यास प्यातस्मिन् तत्वारोपात् । वेद्यात्मसुद्धिरित अदं स्यूल इत्यादित्व देद्यात्मपुद्धिः । तत्त्रश्चेति सार्वविभिक्तिकलाद्धिः देद्यात्मसुद्धिः वेद्यात्मस्य त्राव्यायाः प्राणाप्यास्यान्ताः सार्वविभिक्तिकलाद्धिः देद्यात्मस्य हितः तालवर्वकं शासं प्रमापविवायोपकम् । 'वैराग्यं सांल्यान्योगी च तपो भक्तिश्च केववे' इति प्रमापविवायत् प्रद्धाः शास्त्राण्यास इत्ति तालवर्वकं शासं प्रमापविवायोपकम् । 'वेराग्यं सांल्यान्योगी च तपो भक्तिश्च केववे' इति प्रमापविवायत् पद्धः शास्त्राणि । जगनिमस्यात्वविवायोपकात् । श्वात्तिः उपगीयमानमाहात्म्यम्' इतिवाक्यात् पद्धः शास्त्राणि । जगनिमस्यात्वविवायोपिति । श्वात्तिः उपगीयमानमाहात्म्यम्' इतिवाक्यात् पद्धः शास्त्राणि । त्रमानिकारवुद्धः । अञ्चात्तन्यादिति वायाच विशिष्ट्यान्वे विवायोपकात्मस्य वार्वे वायाचित्रस्य वार्वे वायाचित्रस्य कारणलात् विश्वयायास्य वार्वे वायाचित्रस्य वार्वे वायाचित्रस्य कार्विवायाय्यायाः श्वतिकृतिः प्रमाणं त्रस्ययाद्धिति वृतिः समाणं समाणं श्वति । तस्य व्यवसायां प्रमाणं समाणं श्वतिः प्रमाणं स्थात्वायायायायायायात्मात्वात् करणलामावेन प्रमाणव्यव्यायसकेः । तस्यादित्यादीति । तस्यात् । अर्थवरतियेनोभयस्यायन्त्वस्थायावत् ॥ २३॥

१. सर्वेषादरणीयो वः स प्रमाणमिहोध्यदे । सत्संबन्धाकृतिहास प्रमानं वाहयमेव च ॥

# अभिध्योपटेशाच्च ॥ २४ ॥

ठिद्गान्तरमाह । सोऽकामयत यह त्यां प्रजायेयेतीखत्र कामनं तत्याभि-ध्यानम् । आप्तकामत्वाञ्च कामना । तद्भिष्यानं स्टायुपदिइयते । बहु स्यामिति खस्येव बहुरूपत्वाभिध्यानेन सुष्टं खयमेव भयति । सुवर्णस्यानेकरूपत्वं सुवर्ण-प्रकृतिकत्व एव । अध्यासाभावाद गौणत्वापत्तेश्च । न हि सुरुपं वहभवनं

### menuera: 1

अभिध्योपदेशाच ॥ २४॥ स्त्रमवतारयन्ति । लिङ्कान्तरमाहेति । नतु दृष्टान्ते मृति-केत्येव सत्यमिति कारणे सत्यपद्युक्तम् । अतत्तरसामध्येन कार्ये मिध्यात्वमपि प्रमातुं शक्यत इति राङ्कायां प्रपञ्चे विवर्तत्वस्य ब्रह्मणि विवर्तोपादानत्वस्य च निरासाय लिङ्गान्तरमाहेत्यर्थः । अभिष्यानमिति । एवमेवमिदं करिष्यामीत्याङोचनम् । विचार इति यावत् । सुवर्ण-मकृतिकत्व इति अंशकार्यपोत्तथात्वे । नन्यभिष्योपदेशोऽपि न श्रव्यणः समगायित्वसाधकः । योगिकायन्यहवदपि बहुभवनाभिष्योपपत्तेरित्याश्रङ्घायामाहः अध्यासेत्यारभ्य नान्यथेत्य-

्रांत्मः। अभिच्योपदेशाच ॥ २४॥ चैति अनुक्तसमुचये चकारः । पूर्वपक्षनिरासाय च इससार्थस समुचायकः । ममातुमिति कार्य मस्पिण्डादि मिथ्या कृतकस्तात् धटवत् इति । लिह्नान्तरमिति अर्थजस्तीयाभावो लिह्नम् । अभिष्योगदेशोन्यलिहामिति अन्यलिहं लिङ्गान्तस् । भाष्ये । कामनमिसादि कामयतेसस्य विचरणम् । वहु स्यामिति वहुनिष्ठसत्तानुकूठव्यापारोऽ-षीष्टस्तिद्विपिणी कामनात्र कामनं तस्याभिष्यानं 'श्रजायेय' इत्युक्तम् । अभित उचनीच-भावेन ष्यानं चिन्तनसुपादानकारणसहितचिन्तनं प्रजायेथेति ब्हरदुक्तप्रजननातुकूरुव्यापारोधीष्ट इत्येवम् । ननु ह्यमिष्यान पराभिध्यानसूत्रीक्तं परसा भगवती अभितो ध्यानं रमणेन्छेति विहाय फुतोषिष्टि इच्छानिषयो ठक्षणया न्याख्यात इति चेत्र तद्मिण्यानादेनेति सन्ने तस्य तस्य कार्य-स्थोतादनायं तदमिष्यान ततस्तदात्मकस्यं तेन तद्मान्यस्वमिति भाष्यात् । नत्त स्वद्भ प्रकृति निवेच्य मुख्यार्यसागे को हेतुरत बाहुः । आप्तेति बाप्तकाम इति श्रुसन्तरेणेसर्यः । स्टप्टाविति सष्टपर्यमेकोहं बहु स्यां प्रजायेयेत्युपदिश्यते । भवतीति न तु शुक्ती रजतवन्मिथ्या । नापि प्र्वेपक्षः । त्वापा पूर्वपक्षिणा प्रकृतेर्जडस्ताहीकासदिति भावः । 'क्षीरवचेष्टितं प्रधानस्य' इसम्रे प्रतिविषासते । प्रकृते । अंदोत्यादि चनु सुवर्णस कार्यरूपस सुवर्णपिण्डरूपस सुवर्ण-प्रकृतिकल इलर्थ इतिचेन्न दार्धान्तिके सुवर्णसानापन्नयोदकेः । अंशाः शकठानि सुवर्णसा मेदा-त्वरूपायां प्रकृती भवन्ति ज्लस्य तु न भवन्ति शक्लानि भेदरूपप्रकृत्यभावात् तद्वत्वकृतेंशेषु खरूपम्तशक्कतिसत्त्वात् तत्संबन्धे जीवत्वं इवार्ये भेदकवत्वं च कार्येषु सुवर्णरूपत्ववत् वद्यत्वं इवार्यमेदकवत्त्वम् । इवशन्दस्त्वेव समर्थते 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च शितम्' इति मसनिरूपणे गीतायाम् । तथात्व इति दार्शन्तिके मसप्रकृतिकत्वे नसप्रकृतिर्थयोस्तेशकार्ये तथा सुनगीशकार्यत्वेन प्रकारेण यथा तथा ब्रह्मांशकार्यत्वेन प्रकारेण तयोर्भावस्त्रयात्वं तस्मिन्। अध्यासेलारम्येति इह बद्धण इति शेर्ष पुरिन्दा तत्र हेतुद्रयं योजनीयम् । कायञ्जूहे अध्यासोपयोगः । स्वयमिति समवायिनः सस्य विममानस्ये सिंहादिहरात्वं त्रवसमवायिवत् किंतु स्वसीव

योगिनां संभवति । सर्वभवनसामर्थ्यान्छुख्ये संभवति गौणकल्पनाया अन्याः य्यत्वात् । चकाराद्, इदं सर्वं यदयमात्मेति कार्यस्य ब्रह्मत्वश्चतिर्वह्ममक्रतित्वे संभवति, नान्यथा ।

अथवा 'सर्व खिल्बदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत' इति तस्थ जगद्रपत्वेनाभिध्यानस्परिद्यते । तदः ब्रह्मसमवायित्वे घटत इति चकारातः

'एकत्वेन प्रथनत्वेन यहधा विश्वतोमुखम' इति ॥ २४ ॥

### भाष्यप्रकाताः ।

न्तम् । नृत् योगप्रहेनाध्यासाभावेऽपि भगवान् नानाभावं कर्तुं शकोति, गौणत्वं ब्रह्मणोऽविक्रतः त्वसायकत्वाददृष्टम् । अतो नेयमभिष्या समवायित्वसाधने लिह्नं भवितं शकोतीत्याश्रद्धा न्याज्यानान्तरमाहः अथवेत्यादि । तत्र हि सर्वस्य ब्रह्मत्वे, तञ्जलानित्यनेनोत्पत्तिस्थितिलयाधारत्वं हेत्त्वेनोक्त्वा तथाभिष्यानमुपदिश्यते । यदि समवायित्वं नाभिन्नेयाद्वेतं न वदेदतस्तथेत्यर्थः ॥२४॥

### रिकाः ।

सिंहत्वादिः । नतु क्षीरवचेष्टितं प्रधानस्रोति सांख्यस्त्रात् अर्धजस्तीयन्याय इति चेत्रप्राहुः सर्वभवनेति भुल्ये बहुमवने । गीणेति प्रकृतिगुणसर्धगवत्त्वादर्भजरतीयकल्पनायाः । सुत्रीय-चकारार्थमाहुः चकारादिति इद सर्वे चिव्वडारमकम् । ब्रह्ममकृतिकत्व इति जीवेषु ब्रह्मोपादानस्वे प्रकृतिरिवांशभेदके । जडेष्वप्येवम् । नान्यथेति प्रकृतंशपरित्यागे प्रकृते । प्रकृते । गौणत्विमिति प्रकृतिगुणसंसर्गरत्तम् थिवकृतस्य चिन्तामण्यादिचदिषकृतस्य चत्तस्रकृतिसरूपमत्त्वे इसिकृतस्य साधकस्त्रवत् । इचमिति अभित उचनीचमावेन चिन्तनं स्वस्य रमणेण्याविषयम् । अभिष्यान-मित्युपासनम् । पराभिध्यानासु तिरोहितमित्यत्र यद्व्याल्यातं ततु पूर्वव्याल्याने हेतुभितिः तक्षळानितीतिपदं हेतुनाचक हेतुर्वाच्यः । तथेत्यर्थ इति यो यदंशःस तं भजेदिति वाक्यात् समवायित्वम् । इद बहासमवायित्वे घटते इतीति भाष्यसार्थः । प्रकृते । किं प्रयोजनिम्लाशङ्का आपने प्रयोजनसाहः चक्रार्यहिति इयं राजविद्याराज्यस्मितिकपणेति मुक्तीः सरकप्रने एकत् एक ब्रह्मप्रक्रतिरित्यत्रापाततोमातेनेवार्थप्टयक्त्वेनाभेदेपि अत्र शकराचार्याः प्रकृतिरूपाधिरिति बहु स्यामिति प्रस्वगात्मविषयत्वाजीवस्त्रेण वहुत्विमस्याहुः । किंच सोऽकामयत इति कर्तृत्वम् । तेन सगुणवहात्वं द्योतितम् । रामानजभाष्ये विचित्रचिद्रचिद्रपेणाहं वह स्यामिति विशिष्टाद्वैतम् । माध्वभाष्ये त

> 'मायां त प्रकृतिं विद्यान्सायिनं त महेश्वरम् । महामायेलविद्येति नियतिमोडिनीति च । प्रकृतिर्वासनेत्येव तवेच्छाऽनन्त कथ्यते' ॥

इतिवचनात् तद्भिष्यैव शक्ततिग्रन्देनोच्यते 'सोभिष्या स जूतिः स प्रज्ञा स आनन्दः' इति श्रुतेरिभिष्या च स्तरूपमेव । \*

'ध्यायति ध्यानुरूपोसी सुखी सुखयतीन च । परमैश्वर्ययोगेन विद्यार्थतयेष्यते'॥

इति मह्माण्डे । एतद्रक्ष्यन्ति चाग्रे भास्करमाध्ये इतश्रापौदानं 'तदैक्षत वहु स्यां प्रजायेय' इति वहु भवामीति सकल्पपूर्विका प्रवृत्तिरिभ्यानमिति प्रकृतिस्तपाधिरित्येव भाति तन्मते जीवस्य व्यापकत्वात् ॥ २४ ॥

# साक्षाचीभयान्नात् ॥ २५ ॥

लिङ्गमुक्तवा श्रुतिमेव प्रमाणमाह । साक्षाच्छूलैव समवायित्वमुच्यते । चकारात् स्मृत्यापि । कथं श्रुत्योच्यते तत्राह उभयाम्नानात् । प्रम्रणः सकाशाद् प्रम्रण्येव च सृष्टिप्रलयपोराम्नानात् । सर्वाणि ह वा इमानि भृतान्याकाशादेव समुत्यचन्त आकाशं प्रत्यस्तं यन्तीति । 'अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा' इति च। न श्रेतसिनिमत्तत्वे संभवति । सुवर्णादिषु तथोपल्लेधः । लोकवेद-न्यायेन साक्षात्त्वम् । तस्नाद् भगवानेव समवायिकारणम् ॥ २५ ॥

#### भाष्यवस्थाः ।

साक्षाची भयाम्रानात् ॥ २५ ॥ ध्यमनतास्यन्ति हिङ्गमित्यादि । 'मयाष्यद्येण शक्कतिः द्ययते सन्तरान्यस्' इति स्टत्या कथित् प्रत्यतिष्ठेदतत्तित्रसाया श्रुतिमाहेत्यर्थः । एतस्मिन्निति प्रत्यपोधक अकाश्यवास्ये । त्येकवेदन्यायेनिति त्यैकिकेन वैदिकेन च न्याये-नेत्वर्थः ॥ २५ ॥

# रहिमः।

साक्षाचो भयाञ्चानात् ॥ २५ ॥ लिङ्गमिल्यादीति भाष्ये लिङ्ग शब्दस्य साम्प्यै सर्वे खिल्वदं मबेतियन्दस्य । हेतुं बोक्चा । श्रुतिमेचेति आग्रुमानिकसूत्रोक्तानुमानं व्यवन्त्रिन्तस्य । मन्द्रते । मन्द्रारे । मन्द्रारे । मन्द्रारे । मन्द्रारे । मन्द्रारे । मन्द्रारे । स्वावन्ययाञ्चाने खुगार्गीयोपि कश्चित् प्रस्ववितिष्ठि स्थां । अस्य उद्धेखो मान्ये सिद्ध्यविवरणाद्वापि प्रकृति यान्ति गामिकामिति स्वरूपं प्रकृतिकृत्ता विकृतसम्बादित्वर्थं नत् विपरिवर्तनार्थम् ।

'ययाकाग्रस्थितो निसं वायुः सर्वत्रगो महान् । तथा सर्वाणि भूतानि मन्स्यानीत्यप्रधारय'॥

इति प्रेयुक्तत्वात् युनः प्रकृति स्वामवष्टम्य विद्यवामि इत्यविकृतसमवायित्वार्थम् । स्वामिति अप्रे आन्तराजिकरुष्टपर्यम्—

> 'मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्पते सचराचरम् । हेतुनानेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्तते' ॥

इति विवर्तकरुपान्तराञ्जिसपृष्टिस्तिति । भाष्ये । व्रक्षणः सकाशादिति कर्तृत्वं कुञाञाद् पट इतिवत् व्रक्षणीति समवाधिति । इद क्षाञ्योषेटो भविष्यति कपाञ्योषेटो ध्वन्त इतिवत् व्रक्षणीति समवाधिति । इद क्षाञ्योषेटो भविष्यति कपाञ्योषेटो ध्वन्त इतिवत् आकाशादिति आकाशस्त्रकृति स्वे आकाशो मसेति निर्णीत्म् । आकाशस्त्रीर्रा प्रकृति सा च कर्तृत्वस्य शरीरच्यापकरवात् अविकृतत्व-सापकर्वेषि स्वरूपं शरीरम् । कर्तृत्वात् कुञ्जञ्च कर्तृत्वाच्छितिर्द्धा राज्यते । प्रकृति त्रम्य पन्ति समवायित्वपोषकम् । प्रभवसमादिति प्रभवः प्रजीवतेऽस्तितित प्रवयः । प्रकृते । आकाशोति निषित्वसं संसवति निष्तित्व इति प्रते निष्तित्वं प्रतिपत्र सस्मित्रितित्वारान्तरुपा सस्मित्रितित्वारान्तरुपा सस्मित्रितित्वाराम् स्वर्णा सस्मादित्वार्थः । भाष्ये । स्वर्णाद्यस्ते न द्वेतिवित्तित्वित्वित्वार्थः । भाष्ये । स्वर्णाद्यस्ति सुवर्णं सुवर्णं सुवर्णंकारम् सुवर्णं निमित्तेष्वार्थः अस्यादिष्यिते सुवर्णं सुवर्णं सद्वयं तार्थे । स्वर्णाद्यसेषु एकेकस्त्रीयन्त्रभः । यदा निमित्त्वसीक्षितिना ईक्षसादिष्यिर्वे मद्वपि सिद्धं तार्थः

# आत्मक्रतेः परिणामातः॥ २६॥

नुत 'स एव सर्व स्रजित स एवावति हन्ति च' इति कर्तृत्वमतीतेस-काजादिवाक्यमप्यौपचारिकं भविष्पतीति तन्निराकरणायाह आत्मक्रतेः। 'तदात्मानं खयमञ्ज्ञकत' इति सस्यैव कर्मकर्तृभावात् । सुकृतत्ववचनाचालौकिक-त्वम् । तथापि ज्ञानार्थम्रपपत्तिमाह परिणामात् । परिणमते कार्याकारेणेति ।

### भारतमञ्जाहाः ।

आत्मकृतेः परिणामात् ॥ २२ ॥ परिणामात् प्राप्तस्य निकृतत्वसः परिहारार्थं युक्ति-

निमित्तत्वे न द्येतरसंभवति यतः सुवर्णीदेषु समवायिषु तथास्तापनादि तस्य भावः तस्रोपठन्धेरतो त्रवसमवायीसर्थः । परंपरयोपलन्यः । प्रकृते । स्टोकचेदेति कथमस्याः साक्षात्वं तत्राहरिल-वतरणं पूरणीयम् । स्मृतिर्द्धि ठोकवेदारिमकेति । गर्भस्तुतिसुवोधिन्याम् । सह अक्षेण प्रत्यक्ष-मुरुवेदन चिद्रपुण वा यो होकः । साक्षाचेति स्तरूपस्पृत्यात्मकः स साक्षस्तमततीति साक्षात् सर्वाणि ह वा इमानीति श्रुतिः तस्य भावः साक्षास्तम् । होकवेदन्यायोष्ययम् । अयं न्यायो होके प्रवास ६ व रूपायाल द्वारा पद्म पास प्राप्ता कर्या । अन्यस्था वास्त्रास्य । वास्त्रास्य । भवो वेदे मवो न तु मत्वादिस्पृतिषु भव इत्याहुः स्टीकिकेनेत्यादि । भवार्षे ठक् । तथा च स्टोक-भवेन न्यायेन वेदभवेन न्यायेनेति भाष्यार्थः । 'मयाध्यक्षेण' इति गीता समापनं तु व्याख्याना-वसरे जातमिति न पुनवन्यते आन्तराठिकस्येः सिद्धान्तेप्यक्षीकारात् । भाष्ये । तस्मादिति साक्षाच्छ्रतिसत्त्रात् । जन्यत्र भाष्ये ब्रह्मणः समवायित्वं रामानुजभाष्ये साक्षाद्वभयामानं किंखिद्वनं क उ स बृक्ष आसीत् इत्यादि श्रुतावित्युक्तम् । माज्यमाप्ये पिङ्गश्रुतिः प्रकृतियुक्षमे मधेति वक्ती॰ क उ स बृक्ष आसीत् इत्यादि श्रुतावित्युक्तम् । माज्यमाप्ये पिङ्गश्रुतिः प्रकृतियुक्षमे मधेति वक्ती॰ त्युक्तम् । तदमे वस्यत्ति । भास्कताचार्यमाप्ये सर्वाणि ह वा इमानीति श्रुतिः तत्र खखमतभेदो ज्ञातन्यः नानावादानुरोधित्वाद् मद्यगः ॥ २५ ॥

आत्मकृतेः परिणामात् ॥ २६ ॥ भाष्ये । औपचारिकम् आकाशस्त्रिङ्घादिस्र-धिकाणस्य विकृतसम्वाधितृक्षपरत्वनीपचारिकम् । प्रकृतिगुणसंसर्गवन्वेन ।

'प्रकृतेः क्रियनाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः।

अहंकारविमूदारमा कर्ताहमिति मन्यते'।।

इति गीतायास्त्रिराकरणाय सुकृतत्त्रेति । सोठकामयतेति प्रस्त्रोकश्चलन्तरं स तपस्तका इदं सर्वमस्यनेत्याधुक्त्वा 'तदप्येप श्लोको भवति' 'असदा इदमग्र आसीत् ततो चे सदबायत' 'तदात्मान-रस्वमकुकृतं तस्मातस्युकृतसुन्यते' इतीति पत्यते अत्र सन्यन्देन मृक्षेतोन्यते 'अहमेवा-समेवाग्ने' इसस्य सुवोधिन्याम् । सदस्तदिति सच्छन्देन च बर्धेवोच्यत इसर्थः तया च अः सत असत् तत्कर्म आत्मा नगः पर्वतः इति पाठान्तरम् । आत्मानमिति पाठः । सुक्कतमात्मानं परिणमप्य कृतं तस वचनादित्यर्थः । अञैकिकत्वं परिणामित्वेप्यनिकृतत्वम् । ज्ञानार्थमिति अविकृतत्व-ज्ञानार्थम् । कार्यकारणवस्त्वैक्येति वाक्यात् यद्यपि दुग्वं दिधि भवतीति प्रत्ययेन दुग्वं न स्वात् चेत्रत्यक्षविरुद्धपदादि दिष स्वात् इत्सुपपितः । तदा प्रपन्नो मद्य न स्वान्मनसाप्याकत्वित्तमः शक्यरचनो न स्वात् इति परिणानविषयिणी तथापि विकृतपरिणामविषयिणीति सर्वाणि तैजासानीति चक्ष्यन्ति यदि सुवर्णमविकृतपरिणानि न स्यात् कटकमपि कुण्डलं स्यात् सुवर्णवत । न

अविकृतमेव परिणमते सुवर्णम् । सर्वाणि च तेजसानि । वृद्धेश्वालौकिकत्वाद् वृद्धकारणत्व एव घटते पूर्वीवस्थान्यथानावस्तु कार्यश्चर्स्यनुरोधादक्षीकर्तव्यः ।

### भाष्यप्रकादाः ।

प्राहुः अविकृतिमत्यादि । सर्वाणि च तेजसानीति यद्यविकृतपरिणामस्य वाहुल्यं नाभिनेयात् पूर्वं सर्वेतैज्ञससाधारणस्य लोहपद्योक्तत्येऽपि पुनः कृष्णायसं न दृष्टान्तीकृयात् । अतो
वाहुल्याभिमापेणेव तदुक्तिरसमीचीनत्वेन प्रतीयमानस्यापि मृद्यसम्वाधिकत्ववीधनार्थं च ।
नतु, तदेशत बहुत्यां प्रजाययेति बहुमवनादिश्रदेत्तेजःप्रभृतिपृक्तत्वात् तेगामपि विकारित्वं
चेत् सुवर्णादीनां का वर्तेत्यत आहुः श्रृद्धित्यादि । तेगां शृद्धिनं लोकिकी । सर्वतः पूर्वभावित्वेन शुल्येकसमिथानम्पत्वात् । अतः सा तेजआदिकर्युक्तसापीयणस्य मृद्धकारणत्य एव
पद्यते । तासु जीवानुप्रवेशस्य पथादुक्तत्वेनेद्धणद्यायामचेतनत्वात् । अतस्तासामपि मृद्धान्
दिक्तत्वान सुवर्णादिषु तद्द्धान्तेनानुप्यचितित्यर्थः । नतु पूर्वावस्थान्ययामावरूपो विकारस्तु
मृद्धणोऽप्यावातिति कथं मृद्धणोऽप्यविकृतत्वमित्यत् आहुः पूर्वत्यादि । तथा च द्विदुग्धव्यायान सहस्यस्य मन्यादिगुणानां चान्यथाभाय एवात्राम्नाञ्चिकतत्वनिक्रमत्वेनाभिभयते, न तु संख्याद्यप्यामावोऽपि तथात्वेनिति कार्यश्चरत्वात्रोभादक्षीक्रियते । अत एव वेदस्तुती, 'न हि विकृति
स्वजन्ति कन्यकस्य तदारमत्वया सक्वतमुत्रपिटिद्यमत्मत्वयावित्तम्' इति मृद्धविकारः

त्वेवमिति बहा न विकृतं परिणामि परिणमत इति, णम प्रहृत्वे शन्दे च म्वा. प. से. पर्श्वपसर्गा-दारमनेपदम् । टोहदशन्तानन्तरं नखनिक्नन्तनदशन्तस्चितमर्थमाहुः असमीचीनेति । चहु अचनाबीति बहुपु भवनं जायते इति मावविकारः आदिशब्देन अस्ति विपरिणमते वर्धते मवनादि वृद्धिः तसाः । न लौकिकीति परिणामपरिलागो दितीयस वृद्धिरूपसादिमः उमावेकीकृतो ठोके वृद्धिः एवमपक्षीयते इत्यपक्षयः । तर्यतीति ,नाग्रः । तदेतद्वितीयसुवीधिन्यां दशमेखि । तेजआदीति । छान्दोग्ये, खेतकेतपाल्यान एव 'तत्तेजोऽएजत' 'तत्तेज, ऐक्षत' 'बहु सां प्रजायेय' इति 'तद्योऽस्जत' 'ता आप ऐक्षन्त चहुयः साम प्रजामिह' इति 'ता अन्नमः राजन्त'। ब्राकोति तत्रेनेत्यस्थाः पूर्वं 'सदेव सीन्येदमम् आसीत्' 'एकमेवाद्वितीयं तद्वैक बाहुरस-देवेदमम् वासीदेकमेवादितीयम्' 'तदैसत बहु स्यां प्रवायेय' इति 'तरोजोऽराजत' 'तत्तेज ऐक्षत' इसेवं ब्रह्मकारणस्यं तस्मिन् । नास्थिति तेजीवज्ञारियकासु देवतास्त । पश्चादिति 'सेयं देवतैक्षत इन्ताइमिमास्तिस्रो देवता चनेन जीवेनात्मनातुप्रविदय नामरुप्रे व्याकरवाणि' इस्तनेन जीवानप्रवेशस ततेजं ऐक्षतेसादिनोक्तक्षणात्यवात् उक्तत्वेनेसर्यः । सेयमिसस्य सदेवेसनेनोक्ता देवतेसर्यः । अत्र माप्ये पूरपन्ति अत इति जङत्वेषि तासामित्यन्त्रयः । अविकृतेति । त्रसण ईक्षणात्पूर्वे त्रस्वत् । तेजशादीनां खखेक्षणाहपूर्वमविकृतत्वं तस्मात् तदृष्टान्तेन तदेवतादृष्टान्तेन । अनुपपत्तिरविकृतत्वातुः पपितः । सुवर्णादिः विकृतं समदायित्वात् तेजआदिदेवतावत् । इसनेनातुमानेनेसर्यः । अन्ययाभाव-लेनान्यभागवरूपविकारामावात् न दोष इलाहुः तथाच दधीति । गन्धादीति शन्दरूपरसगन्ध-सर्ग्यपुरा वृत्तिः कार्येष्वन्यथाभावः । संख्यादीति आदिशब्देन परिमाणम् । तथात्वेन प्राह्मविकारस्वेन अङ्गीति अन्ययाकार्यश्रुतिविष इति भावः। अझीति कनकार्थिनः कनकस विक्वति कुण्डलादिकं न सजन्ति कुतः तदात्मतया कनकारमतया तद्वत् । स्वकृतिमदं जगत् जीवारमनानुप्रविष्टं नेबाविद्विन

वश्यति च, श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वादिति । अन्यानि च युक्तिदूपणानि परि-हरिष्यति । तस्माद् ब्रह्मपरिणामलक्षणं कार्यमिति जगत्समवायिकारणत्वं ब्रह्मण एवेति सिद्धम् ॥ २६ ॥

# योनिश्च हि गीयते ॥ २७ ॥

चेतनेषु किंचिदाशङ्क्य परिहरति । नन्वस्तु जडानां व्रक्षैककारणत्वम् । चेतः नेषु तु योनिवीजयोः समवायित्वदर्शनात् पुरुपत्वाद् भगवतो योनिरूपा प्रकृतिः समवायिकारणं भवतु । शुक्रशोणितसमवेतत्वाच्छरीरस्येत्याशङ्का परिहरति

#### भाष्यप्रकाशः ।

सादुष्टत्वमुक्तमिति नापं दोप इत्यर्थः । नन्त्यमेव सत्रकाराश्यय इत्यत्र कि गमकमत आहुः वस्यतीत्यादि । स्कुटमन्यत् ॥ २६ ॥

योनिश्च हि गीयते ॥ २७ ॥ अत्रापि सर्वं निगद्न्याख्यातम् ।

रात्मतयावसितमिति । अञ्चय्टत्वमिति ग्राह्मत्वोद्यं अन्यया द्वानिजनकत्वात्र ग्रह्वीयुः । अयमिति अन्ययाभावरूपविकाररूपो दोषः । स्फुटमिति । अग्ने इति द्वितीयाध्याये । त्रवपरिणामो छक्यते ज्ञायते अनेन इति करणे स्युद्ध । कार्यं गनवाध्याकछयितुमग्रक्यरचनम् । सिद्धमिति सूत्रान्तरान्तेऽ-

ज्ञायते भनेन इति काणं स्वुद्ध । कार्यं मनसाप्याकछित्तुमश्वस्यत्तम् । सिद्धमिति सुन्नान्तरान्वेऽतुत्त्वान्नोक्तम् । जडिनवारसंपूर्णता पोतवति । एवं स्फुटमिस्यः । शंकरमाप्ये तु निकृतस्वापितिमया
परिणामादिति एशक् स्वमक्षीकृतं तस्यैयोधः । इतक्ष प्रकृतिकृत्वं यस्कारणं मह्यणं एव निकारस्य
समस परिणामः सामानाधिकरण्येनाम्रायते सब स्वसाभविष्ठतकं चानिककं वेश्वादिना ततु निकारस्य
परिहृतस्वात् प्रकृतेः स्वरूपस्योक्तस्वाचिन्यम् । सामानुजाचार्यास्तु सुन्नद्वयमङ्गीकृत्य पूर्ववद्वाकुर्वन्ति हृतीयस्येऽन्त्वर्याभिमाद्यणं सर्वे स्वायनित् । माध्यप्तमभे वश्वपन्ति । भास्तराचार्यास्यके
सुन्नवङ्गिकृत्य सुन्वकारः श्वस्यनुकारि परिणामपश्चं सुत्रयांवभूतः अयमेव छान्दोर्ये वाषयकारव्यक्तिका-

राज्यां संप्रदीयतेऽतः समाश्रित इलाहः ॥ २६ ॥

योनिश्च हि गीयते ॥ २७ ॥ रिमस्तं भाष्यमस्कराज्यविद्विक्तिरणेषु न तु प्रकाशव्यवद्वित्रकृतये अतो यथानुद्ध व्याख्यायते समस्यियत्वमीश्वरे सम्वितं तन्तु जन्माद्यस्य यत इस्तृत्र
तनु समन्वयादित्विभक्तरणैकनान्यवया । स्तृते अस्थित मनसाम्याकळियतुम्यक्ष्यरप्तनस्य प्रपञ्चस्य
तस्य समत्रायित्वमर्थाश्यस्य जङस्य न नैतन्यस्येति विच्चडसमुद्रायेऽपंत्रस्तीयापितः । तया च चेतनेषु
प्रसक्षण शन्दश्चतोक्तमपि समयायित्वं नाद्रियत इति प्रसक्षद्वप्रवीजयोनिसम्यायिकत्वमाश्चक्ष कार्य
अर्थकरतीयापित्तं परिद्वरतीत्वर्थः । अरित्वित । 'बीजं माम्' इति नाक्यात् वीजायन्तरापि जङपिपण्ठादिवृक्षतृणोत्पित्वर्श्वनात् ज्ञायनादस्तु । योनिक्त्येति अक्षरस्त्रपा प्रकृतिः न स्वविक्वतत्वापादिक्त
सक्षप्रस्ता शुक्तं चेतत् । संयुक्तकपालद्वयसमवेतप्रयत्व संयुक्तश्चक्षाणितसम्वेतत्वाच्छरित्
संस्यस्यः । तथा च श्रतिः 'शुक्तशोणितसंयोगादानतेते नमे इति' गर्मापनिपदि योनिपदशक्तिगर्वस्यः । तथा च श्रतिः 'शुक्तशोणितसंयोगादानतेते नमे इति' गर्मापनिपदि योनिपदशक्तिगर्वस्याप्तिक्तिस्य प्रवित्वाक्तिस्य प्रवित्वाक्तिस्य स्वरायशक्तिस्यः स्वद्धः ।
वदान्यवित्वन्याणित्वस्याणि भवन्यति न समुदायशक्तिस्यः स्वदः ।
वदानत्वने योनिस्य श्रतिः । सन्तव्यवधानेनात्वित्वात्वः प्रकृतित्वं तिद्विद्वाय योनिः

थोनिश्च ब्रह्मेष । शाक्तवादिनराकरणाय चकारः । तत्र युक्तिश्वतीः ममाणयित हि गीयत इति । युक्तिस्तावत् 'सदेव सोम्पेदमय आसीदेकमेवाद्वितीयम्' इति पूर्वमेकमेव प्रतिज्ञातम् । आकाशादेव, आनन्दाद्ध्येवेद्यायवेकारैश्चानन्यकारणत्वं जगतोऽवगम्पते । इतरापेक्षायां द्वैतापक्तेः । गीयते च 'कर्तारमीशं पुरुषं

# रदिमः ।

क्तींत्मीशं पुरुषं मधयोनिय्' इति आवणात् मध भयतु परं तु प्रधिवोयोनिरोपिधवनानामिति च दर्शनात् । प्रधिषी कयं स्वरूपं किं च अम देश्या अमर्यणशीर्षं व्यास्यास्यामः ॐ सर्वे ने देवा देवीसुपतस्यः । कासि त्वं महादेवी सामवीदहं मधस्यरूपिणी ततः प्रकृतियुद्धात्मकं जगत् । अपूर्यं चासूत्यं च अहमानन्दानानन्दौ अहं विज्ञाताविज्ञाने वहं मधास्रक्षणि द्वे मधणी वेदितव्ये इति आधुर्वणीश्चतिः । एवं च शक्तिः समयाधिनी इति शाक्तानां वादः तदुक्तं—

'सर्वे शास्ता दिजा जात्या न श्रेवा न च वैष्णवाः ।, यस्मादवासते नित्यं गायत्री वेदमातस्म'।।

इति तस वादस निराक्तणाय चकारः कथं योनिः शक्तिश्च युक्तिश्चितम्यां मह्यति दि गीयत

इति स्त्रार्यात् । योनित्वप्रतिपादनस्यानितगृद्धतात् सुक्तेश गृद्धतेनाम्यर्द्धितस्याद् मह्यनिदां तां
प्रस्कृत्वाद्धः तत्र सुक्तिति हिर्सुक्तिवाचकमन्ययमित्याद्धः सुक्तिवाम्यर्द्धितस्याद्धः मह्यनिदां तां
प्रस्कृत्वाद्धः तत्र सुक्तिति हिर्सुक्तिवाचकमन्ययमित्यादुः सुक्तिस्तायदिति । सद्येवित वयमर्थः ।
प्रिमीय वामन्वप्दान्याप्तन्यते कोशे प्रिथेशे अनन्तां विजयां शुद्धामिति यस्या अन्तो न लम्यते
तस्यादुन्यते अनन्तिति च इति देव्याः अपर्यंगशीर्ये तथा च यदि शक्तिवादो न निरस्यात् तदा एवकारेण ज्ञानानन्तेन व्यवन्धिन्याद्या । उपलक्षकं सत्यदं न वदेदद्वितीयपदं चेत्रन्यभाद्यात् सुक्तिः ।
गृम्परक्षणविषयास्तु शक्तिवाद इति चेत्रप्रदुः पूर्वमेक्तिमिति तथा च वादान्तिमित्यत व्यापतिशः
एकमेव विद्यानं प्रतिद्यातं याप्येतेत्यर्थः । नतु देव्या अपर्वग्वरीष्ठी सैपा सत्यरत्वत्वामिति स्पा अप्यत्वाद्वाद्धायाः पर्वाच्यात् सद्याप्ति स्पा अपर्यान्यात्वाद्यायाः भगववातिविद्यायाः स्वाप्त्यायाः भगववातिविद्याया व्यवस्य प्रति ।
अववानम्यतः इति । नतु मनववित्राविद्यायाः 'कृष्णोद्धं परयत गतिम्' इति फलम्बर्गणे यया
तस्या एवकारव्याव्यावात्रिया नावानम्यते अत्य प्रद देव्या अपर्वग्वरीर्ये—

'कालात्री ब्रह्मस्तुतां वैष्णवीं स्कन्दमातरम् । सरस्ततीमदितिं दश्चदृहितरं नमामः पाननां शिवाम् । महालक्ष्मये च विषाद्वे सर्वशत्तमे च धीमहि । तत्रो देवी प्रचोदयात'॥ इति ।

अत्र अदितिः दुहिता । अदितिर्धानिष्ट दक्षया दुहितेति श्रुतेः । महारुक्ष्मी राभाषि । असा अर्थाखापने उपनिषवज्ञानमावश्यकभिद्मयवैश्वीपेमज्ञात्वा योची स्थापयति शतरुक्षं जरुवा नार्सा श्वर्दि च विन्दति । नन्बव्यभिचारिमिकश्रद्धाञ्जलेषि शृश्वतेवदान्तशास्त्रसिद्धान्तविरोधस्तु स्यात् त्रयाच पक्षिकलापची राद्धान्ते स्यादत आहुः इतरापेति नतु सस्र पक्षिकलापचिरिति परं तु दैतापचिस्तु नारणीया । ब्रह्मपोनिम्'। 'यद्भत्योनिं परिषद्यन्ति धीरा।' इति च 'मम योनिर्मह्त् ब्रह्म तिस्रोत् गर्भ दयान्यहम्' इति । 'तासां ब्रह्म महद्योनिरहं बीजपदः पिता' इति च । अक्षरपुरुषोत्तमभावेन तथात्वम् । तसाद् योनिरिष भगवान् पुरुषोऽपि सर्व वीर्य जीवश्च सर्व भगवानिति । 'इदं सर्व, यदयमात्मा' इति सिद्धम् । तसात् केनाप्यंशेन प्रकृतिप्रवेशो नास्तीखदाब्दत्वं सांख्यमतस्य सिद्धम् ॥ २० ॥

इति प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादेऽप्टर्म पश्चसूत्रं प्रकृत्यधिकरणम् ॥ ८ ॥

रहिमः ।

'रुद्रोऽरुद्रश्च दन्ती च निन्दः पण्युख एव च । गरुडो नख विप्पुध नारसिंहस्तथैन च । वादिसोनिष्य दुर्गिश्च ऋषेण द्वादशास्पति'॥

इति तैचिरीय द्वादशाङ्गः पुरुषः स च महानारायण 'अम्मस्यारे भ्रुषनस्य मध्ये नाकस्य प्रष्टे, महावा नहीयान' इसन रामानुजमान्ये रसरूरः 'रसो वे सः रस श्रे वायं ठन्ध्यानन्दी भवित' इति तैचिरीयाराहृत्य च्याक्रियोठको न द्वेतियित योध्यम् । साकारमञ्जस्यािका महानारायणे ध्रुतिः 'यदेकमध्यक्तमनन्तरूरं विश्वं पुराणं तमसः परस्तात' इति अनन्तरूरेषु द्वादशाङ्गः पुरुषेप्यतः 'प्राधतित्रजरूपाय गोविन्दाय नमोनसः' 'गायत्री वेदमातरम्' इति अनन्तरूरेषु द्वादशाङ्गः पुरुषेप्यतः 'प्राधतित्रजरूपाय गोविन्दाय नमोनसः' 'गायत्री वेदमातरम्' इति अनन्तरूरेषु द्वादशाङ्गः पुरुषेप्यतः 'प्राधतित्रजरूपाय गोविन्दाय नमोनसः' 'गायत्री वेदमातरम्' इति अनुस्तरम् । एवं अक्षिमुत्तम् अर्धित मह्मानुः नीपते चेति अक्षरमञ्जपुरुषोत्तममावार्थे मञ्जपोऽश्वरस्य योगिः प्रधमहामृत्वयोगिम् । नचु प्रायोगिरिद्यक्तं न सर्वयोगिरिति चेत्रजर्भाश्वरिति वेत्रत्राष्टुः तास्यागिति । एवं जडेषु भीजमदत्तं मेतिति विश्वरम् । अर्धारम् । अर्धारम् । तथात्वं योगितत्त्र व्यास्यातम् । तथात्वं योगितत्त्र । विश्वरम् । अर्ध्वरम् । स्वास्य योगितत्त्र । योगित्रक्षे परम्यानस्य । स्वास्य योगितत्त्र गृतिये अर्थिते अर्थिये विश्वर्यते त्रत्ये अर्थिते व्रतिये अर्थिते व्रत्ये व्यव्या यद्वराखेषु निवेशे न स्थात्। । पत्र चलारि वा शासाणिः स्वरः तथा च ।

'त्रच्या चोपनिपद्भिश्च सांख्ययोगेश्च सास्त्रतैः ।

उपपीयनात्माहात्म्यं हरि साञ्जनवात्मजन्यं ॥

इति वाक्यं विषद्धेत । तथा च दितीयस्क्रन्यनवमाध्यायोक्तीर्णनाभिवस्समबाियत्मितिः
सिद्धस् । तथा सित ज्ववक्षाप्वस्तु प्रवर्तते विन्मनुष्रवापतीन्द्रा य एप स्तन इवालुम्पते सेन्द्रः
बोनिरिति तैतिरीयात् मश्राविष्णुशिवाः नारदः 'उत्सङ्कान्नारदो जवे' इति स्वल्या अयोनिजाः शंकर्भाष्ये तु क्षवित्स्यानवचनोपि योनिश्चन्दो दृष्टः 'योनिष्ठ इन्द्रनिषदे अकारीति' सर्वे योनिया इति
वहुनामनुग्रहो न्याय्यः इस्तनेन माधात् इति योध्यम् । अन्यत्र स्त्रीयोनेरप्यस्त्रेवावयवद्वारेण
वर्षे प्रस्तुवादानत्वनित्युक्तम् । तच्छुक्रशोणितसमवेतत्वात् शरीरस्थेति मान्यवित्वस्य । सामानुजभाष्येषि
योनिश्चन्दश्च मश्चवचनाः इत्यूर्णनामिद्दशुन्तः । मृष्यमान्ये तु मुद्याण्डवाक्ये अप्युक्ते

'व्यवधानेन स्तिस्तु पुंत्त्वं विद्वद्भिरुव्यते.। .. स्तिरन्यवधानेन प्रकृतिलमिति खितिः'॥

#### भारयवक्षांत्राः ।

माध्यास्तु—प्रकृतिथेति खत्रे, इन्त तमेव पुरुषं सर्वाणि नामान्यभिवदन्ति, 'यथा नद्यः खन्दमानाः समुद्रायणाः समुद्रमिसंविश्वन्त्येवमैवैतानि नामानि पुरुषमिसंविश्वन्ति' इति श्वतिम्, अभिष्याद्यते च, मायां तु प्रकृति विचादिति,

'महामावेत्यविद्येति नियतिर्पोहिनीति च । प्रकृतिर्वासनेत्येवं तवेच्छाऽनन्त ! कघ्यते' ॥ इति वचनम्, 'सोऽभिष्या स ज्तिः स ग्रह्मा स आनन्दः' इति श्रुतिम्, 'ध्यायति ध्यानरूपोऽसी सुसी सुखमतीव च । परसैश्वर्षयोगेन विरुद्धार्थवर्थन्यते' ॥

इति न्रक्षाण्डनाक्यम्, साक्षात्त्वत्रे चैप छ्येप पुरुष एप प्रकृतिरेप आत्मेष न्रत्नेष छोक एप आलोको योडसी हरिरादिरतादिरतन्तोऽन्तः परमः पराह् विश्वरूप इति पैक्सश्रुति चोपन्यस्य मगवतः सर्वविधशब्द्वाच्यत्वं च स्थापित्वा, आत्मकृतिद्वत्रे प्रकर्षेण करोतीति प्रकृतिरिति प्रयोगात् प्रकृतवसुप्रविदय ता परिणाम्य तत्परिणामृतियामकत्वेन तत्र स्थित्वा-ऽऽतमने चहुपाकरणात् प्रकृतियन्द्वाच्यतां स्थापित्वा, अय हैप आत्मा प्रकृतिमनुप्रविद्यातमानं बहुषा चकार तसात् प्रकृतिरित्याचरात इति माह्यवेयश्चतिम्—

'अविकारोऽपि परमः शकृति तु विकारिणीम् । अनुप्रविश्य गोविन्दः प्रकृतिश्वाभिषीयते' ॥

'उभयात्मकस्**तित्वाद्वासुदेवः परः पुमान् ।** प्रकृतिः प्ररुपथेति शब्देरेकोमिधीयते' ॥

इति अग्रेरि वस्यते ग्रन्यकृद्धिः । सास्करसाष्येप्यं तत्तन्मतमेदेन विश्रेषः हिहंती यतो हेतीः अत्र श्रुतिसंग्रहेरि न युक्तिसंग्रहः गुरुषे कार्यसंग्रस्यात् जडर्दद्वगिरियात् विश्रेषो येन वाद्यात्मा जडात्य्यक्कृत्य निरूपण्यः । देदे पात्रमीतिक इदं निरूप्यते आत्मोपनिपदि त्रिविधात्मनिरूपणे पत्रमहामृतात्मको निरूपित इति प्रिवर्षी अस्मीति यस्किटनं तत्रश्यिवीति श्रुतो । तेपामात्मत्वे पत्राध्यात्मको निरूपित इति प्रिवर्षी अस्मीति यस्किटनं तत्रश्यिवीति श्रुतो । तेपामात्मत्वे पत्राध्यात्मक्ष्यात्म प्रति वीत्र क्ष्मायात्मको निरूपित इति प्रवर्षी ग्रति विश्वपत्म प्रति वीत्र अप्तर्ता । त्राप्त प्रति विश्वपत्म प्रति वात्या मत्त्यात्मया मन्त्यत्वित स्वता वाद्यात्मकान् त्रित पर्वापति श्रुतो । अकाश्य साम्यत्वे मत्त्र स्वत्य इति जडीपिति श्रुतो । योगेन प्रयर्थत्युपवेद-विष्कृत्यात्ममञ्जात्रकृते माध्या नाङ्गीकृतेत तित्रकर्ति, तदादुः अत्रापि सर्वमिति गतं साध्य-व्याप्तानमञ्जात्रकृते भावदितं परिणामनादे न विद्याति परिणामश्रक्षाक्षणिकः तदा क्षमावा-देतिपति परिणामं समर्वियतं विष्वादिकं चार्षिक्तणत्वार्थे स्विति माध्यानकामित्वति । प्रकृतिपरिणामे न जगदिति श्रंकरपाष्ये तत्वः अक्तिना वश्योक्तमित्यन्त्रीयां त्र परिणाम इति माध्यान्तिति । स्वापत्यत्रीयां त्र पर्या नयः वित द्यान्त्रपोषिति । स्वापत्मत्वाधिक्त । पर्या नयः वित द्यान्त्रपोषिति । स्वापत्मत्विति माध्यान्विति त्राप्ति । स्वापत्मत्विति स्वत्वानिति स्विति परिणामं विश्वयन्ति स्वति स्वत्वापत्वित्वा स्वति स्व

#### भाष्यप्रकाशः ।

इति नारदीयवाक्यं च तदुपप्टम्मायोदाहरित । तविन्त्यम् । श्रुतेरप्रसिद्धत्वात् । ताद्दव्या अपि कशंचित् प्रामाण्योपगमेऽप्यसा आरमनो बहुधाकरणबोधकत्वयाऽञ्सकृतिबोधकत्वामाः विन विभवतयोपन्यासायोगाच । इन्त तिमित्यारम्य विश्वहृष इत्यन्तास्त सोपन्यतास्त श्रुतिषु सर्वश्चव्यास्त्रायाम्य । इन्त तिमित्यारम्य विश्वहृष इत्यन्तास्त सोपन्यतास्त श्रुतिषु सर्वश्चव्यान्यत्वस्य सर्वहृष्ट्यत्वस्य च स्त एव बोधनेन तासां पूर्वकाळीनव्यवस्थानोधकताया, माह्यवेपश्चती चाथकव्देन पाथात्यवेषकतायाः स्कृत्य मानेन काळमेदक्रतिविपयमेदस्य स्कृत्वन्यत्वस्याचे । व्यापतीति ब्रह्माण्डवाषये ऐश्वर्ययोगेन विरुद्धार्थतया सर्वहृप्यत्वस्य सर्वानुप्यतिविपयस्य प्रमुद्धार्यत्वस्य सर्वहृप्यत्वस्य सर्वानुप्यतिविपयस्य स्कृतिस्वव्यवस्य सर्वानुप्यतिव्यत्वस्य स्वर्यस्य व्यर्थत्वाच ।

यत्त जयतीर्थः—प्रज्ञणो जगदुपादानत्वे एकविज्ञानेन सर्वेविज्ञानप्रतिज्ञाया मृतिपण्डादि•े इप्रान्तोक्तेश्च न प्रमाणत्वम् । तसा अन्यार्थत्वस्य सूत्रव्याख्याने सम्यग्व्याख्यातत्वादित्याह ।

क्तिनी कर्तरि । अतेरिति भाइवेयश्रुतेः समाकर्पादिखधिकरणे विचारितत्वाच । आत्मनी बहुधेति ्वात्मानं पहुचा चकारेति थुतौ विषयमुतायाम् । अत्र कर्ताप्यात्माऽत आत्मनः खल्याः त्रकृतेः , कृतिः आत्मकृतिसूत्रोक्ता तस्या विषयवाक्ये चोधकलामाचेन । विषयन्तयेति अनेनास्मित्रधिकरणे चीठकामयत वह सां प्रजायेय इति स तपोऽतप्यत स तपस्तावा इदं सर्वमस्जत यदिदं किंच तस्सद्धा तदेवातुप्राविश्वत् तद्वुप्रविश्य सब त्यवाभवत् निरुक्तं चानिरुक्तं च निरुवनं चानिरुयनं च विज्ञानं चाविज्ञानं च सत्यं चानृतं च सत्यममवत् यदिदं किंच तासत्यमित्याचक्षते तदप्येप श्लोको भवति असद्बा इदमग्र आसीत ततो वै सदजायत तदात्मान अयमकुरत तस्मास्यकृतमुच्यते इति निषयनाक्यम् । संशयस्तु परिणामः भवति न नेति श्रुतिः अद्भैतस्थापनत्वविशिष्टा चेयमेवेति संशयबीजं नेति पूर्वपक्षः प्रकृतिप्रवेशे सगुणत्वापतिः न यत्र मायेति निपेधाचेति प्राप्ते सिद्धान्तः । पञ्चतिश्चेति प्रकृतिः खदूरमिति न सगुणात्वापतिः 'योगमायामुपात्रितः' इति न मायाविरोधः साये-न्द्रियाणि वा सर्वेन्द्रियुगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितमिति बद्धप्रकरणे गीता । यतः इति खमतेऽधि-करणस्वना द्योतिता । उपन्यासायोगादिति । नतु सलमात्मकृतियोवकत्वामावः परं त्वपरो हेतुर्भवति तस्मास्त्रक्रतिरित्यचक्षते इत्यत्रारमा प्रकृतिरित्यभियानात् । तयाच प्रकृतिश्वेति सूत्रभाष्यं गान्यानां प्रकृतिशब्दवाच्योपि स एवेति तयाच कृतो ह्यपन्यासायोग इति चेत्र तथाप्यपन्यासा-योगात् । प्रकृतिरान्द्वान्यत्वसाप्युक्ताधिकरणेनैव कामात् सार्याद्रम्यावनसात्रापि सत्त्वात् । विषयवान्य एव नामरूपविश्वात्मकत्वश्रावणे समवायित्वं भाष्य एव श्रावितं भवति इत्याशेयेनाहः सततमित्यारम्येति । स्वोपन्यस्तास्थिति साक्षात्युत्रमिन्याप्योपन्यसासु । पूर्वकालीनेति प्रकृतिप्रवेशपूर्वकास्त्रीनेलर्थः । पात्र्यास्त्रेति यानन्तर्यवाचकत्वमधेसस्त्रेति मावः । कास्त्रभेदेति प्रकृतिप्रवेशात्पर्वकाठ उत्तरकाठथ । एतदन्विति भारतवेपशुलवुरोधेन । तद्येति प्रकृतिन प्रवेशोचरकाळीनप्रकृतिशन्दवान्यत्वरूपो यः प्रकृतिथेतादिविस्वीविषयवाक्यार्थस्यस्य निर्णयस्य १ अयुक्तत्त्वेति तथा चासादीयोर्थः स्फुट इति स युक्त इति मानः । अतः समनायित्वनिरूपणम् । एवं प्रथमकुर्वनिषय उत्तना अभिध्यासूत्र बाहुः ध्यायतीति । विरुद्धेति ध्यानाश्रयत्वेषि ध्याने रूपलरूपविरुद्धार्थतया सर्वानुपपविः सर्वशन्दवान्यत्वानुपपविः । रूक्ष्यपेति इन्छायां रुद्धिः

#### भाष्यप्रकाशः ।

तदिपि श्रद्धाजान्त्रम् । सत्रव्याख्यानस्थैवासंगठतायाः प्रदर्शितत्वादिति । यदिप त्रव्राणः परिणामोक्तिस्तंगतैव । एतद् ध्यायसारोपशास्त्रस्य त्रव्वणि समन्वयप्रतिपादनाय प्रवृत्तत्वादित्याह । तद्प्यातंगतम् । अशेपशास्त्रमध्ये, 'स आत्मानश् स्वयमक्रस्त,' 'खिल्वदं', त्रव्वा, तज्जलान् इति', 'स आत्मानमेव द्वेधापातयत्, ततः पतिश्च पती चामवताम्,' 'इन्ताहं मदेव मन्मात्रं सर्वे यसिन्नाक्षक्र ओत्य' इत्यादिश्चर्तीनां, 'विश्वं वै त्रव्यतन्मात्रम्—

'नैवचित्रं भगवित हानन्ते जगदीश्वरे, । ओवप्रोवमिदं यसिस्तन्तुष्वङ्गं यथा पटः' ॥

्राप्त्रभावानव वालाव्यव्यक्त वया वटः ॥

'त्वय्यम् आसीत्' हत्यादिस्मृतीनां च प्रविष्टत्वात् तासां समन्ययसावहयं प्रविपाद्यत्वात्
परिणामं विना च तदसंभवादिवि । यदण्यानुमानिकपादे, प्रकृतेः शृन्दप्रविपाद्यत्वनिराकरणं
चेत् प्रकृतिस्वरूषसानिराकृतत्वात् तसा उपादानतया वर्तमानत्यात् प्रकृतित्वेन ब्रह्मण उपादानत्वसापनमसंगतमेव । प्रकृतिसहरूपनिराकरणं चेत् सत्रेषु वददर्शनात् तदप्यसंगतिमिति न
ब्रह्मण उपादानत्वे कापि संगतिरित्युक्तं । तदप्यगुद्द्भैव । श्रकृतेर्मृठकारणतायाः शृन्दः
प्रविपाद्यत्यस्य निराकरणं सत्रेषु सिद्धमिति तसा अवान्तरोपादानत्वया विद्यमानत्वेऽपि ब्रह्मणि
मृत्योपादानत्वावायात् । एकादशस्कृत्ये, 'आसीन्द्यानमयो स्वयं एकमेवाविकरिपतम् ।

'यदा विवेकतिपुणा थादी छत्युमे युमे । तन्मायाफलरूपेण देवलं निर्विकल्पितम् ॥ वाष्त्रमतोगोचरातीतं द्विधा समभवद् यहत् । तयोरेकतरो सर्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका' ॥

इत्यादिना भगवतेव तथा निर्णातत्वात् । अतो मद्याण उपादानत्वानङ्गीकरणमयोधाः अद्योरन्यतरमञ्जनमेवेति दिकः ॥ २७ ॥

# इलप्टमाधिकरणम् ॥ ८॥.

रदिसः ।

समुदापशक्तिः तस्या उपप्रम्मसः । स आत्मानमिति , एतम् समाकपीदित्यिकरणे उपपादितम् ।

परिणाममिति परिणामसानिकोन्ययाभावः । दान्वेति वैदिकश्चन्देत्यर्थः । सुतेषु रचनानुपपनेथः

गानुमानमित्यादिषु । अवान्तरेति । आत्तातिकश्चष्टश्चुपादानवया । एनतोपादानवया केपांचित्

श्किकपादानं स्वमते एनमपि अञ्जातिषुक्षपरिणामेरद्वेति उपितिनां विचिक्तसासंभवे अमवारकमेन सांस्थमाष्ट्रः एकमद्वशेति । मधेति केव्यं निर्विकत्यित्यः एकं तन्मायाफठरूपं अञ्जतिगायाफठरूपं अतिविधन्वमिति । निर्मुणसगुणकरुरुपेणिति मायानादो सासते . न स अञ्जते

गायाफठरूपं अतिविधन्वमिति । निर्मुणसगुणकरुरुपेणिति मायानादो सासते . न स अञ्जते

गायाफठरूपं अतिविधन्वमिति । निर्मुणसगुणकरुरुपेणिति मायानादो सासते . न स अञ्जते

गायाफठरूपं अतिविधन्वमिति । निर्मुणसगुणकरुरुपेणिति मायानादो सासते . न स अञ्जते

गायाफठरूपं अतिविधन्वमिति । निर्मुणसगुणकरुरुपेणिति मायानादो सासते . न स अञ्जते

गायाफठरूपं अतिविधन्ति । विभावित्य स्वस्य । यथानेकमार्गण कीवा तेपि पुद्य सुकाश्वापितिता
श्वतं 'सुक्तं स्वस्ति सर्वत्र भाषन्ते बाद्यणा यथा' दूसायुक्ता थया विविक्तं यद्वकं ग्रद्धीमो युक्तिः

संभविति सम्वता अद्दणादिगुक्तियर्थः नाभिकस्य ॥ २०॥

· इसंप्रमाधिकरणम् ॥:८॥:/

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २८ ॥ (शशः९)

ब्रह्मवादव्यतिरिक्ताः सर्वे वादा अवैदिका वेदविरुद्धाश्चेत्याह । एतेन् ब्रह्मवादस्थापनपूर्वकसांख्यमतिनराकरणेन सर्वे पातञ्जलादिवादा व्याख्याताः । अवैदिका अनुपयुक्ताश्च । वैदिकानां हि वेदः प्रमाणम् । तसिन्नव्याकुले भ्रान्तिप्रता एव सर्वे वादा इति । एतत् सौकर्यार्थ विस्तरेणाग्ने वक्ष्यते । आष्टितरध्यायसमाप्तियोधिका ॥ २८ ॥

इति प्रथमाध्यायचतुर्थपादे नवममेकसूत्रं व्याख्यानाधिकरणम् ॥ ९ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये

प्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥ १॥ ४॥

॥ प्रथमोऽध्यायः समाप्तः ॥

### भाष्यप्रकाशः ।

एतेन सर्वे वंपाख्याता व्याख्याताः ॥ २८ ॥ यत्रमनतात्पन्ति ब्रह्मवादेत्यादि । एतेन सांख्यमंत्रसाश्रीतत्वसाधनेन पूर्वेपादत्रयोक्तं सर्वे समर्थितं ह्येयम् । नन्वेवं मतान्तर-निरासितद्वाविद्यान्यपायस किं व्रयोजनिमस्तत आहुः । एतदित्यादि । एतदिति वादान्तरिनरा-करणमित्रमाच्याये बोधसीकपर्थि निस्तरेण बक्ष्यत इत्यर्थः । एतेन सामान्यविद्रोपभावरूपा संगतिरिप दर्शिता ॥ २८ ॥

इति नवमाधिकरणम् ॥ ९ ॥ इति श्रीमद्गल्लभाचार्यचरणनत्त्वचन्द्रकिरणनिवारितहृदयान्धकारेण ' पीताम्बरात्मजपुरुषोत्तमेन कृते झकस्त्रत्राणुभाष्यप्रकाशे प्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः ॥ १ ॥ ४ ॥ ॥ समाप्तश्चार्यं प्रथमोध्यायः ॥

#### रदिमः

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २८॥ स्व्यमेवेति संस्थमते उक्तमश्रीतत्तं पातक्षजिदिष्टं स्वास्मकमिकत्यमवतारयन्तीत्वर्यः । न च स्ववः किं वाधकमिति
ग्रह्मम् । अधिकरणप्रायपाठाठितत्वमेव वाधकमिति । भाष्ये । पत्रक्षलादीति तेन
ग्रह्मम् । अधिकरणप्रायपाठाठितत्वमेव वाधकमिति । भाष्ये । पत्रक्षलादीति तेन
ग्रात्तव्याद्वाद्वा विषयाः ते व्याख्याता वेति संदेहः । 'वैदान्तविज्ञानसुनिश्चितायां' इति 'तानुग्रात्तव्याताद्व्य वृत्तव्यात्तव्यापादित्यस्याः अनुप्रमर्गेण अन्ययाप्यर्थसम्यात् तथाच श्रव्दान
प्रतिज्ञातात् च संदेहचीजं नेति पूर्वपक्षः व्याख्यातादर्शनात् । सिद्धान्तस्तु व्याख्यातदर्शनम् ।
व्याख्याताः वेदान्तविज्ञानेति श्रुतेः । आदिपदेन सामान्यवादः परमाणुवादः ज्योतिपवादः गणपितवादः सर्ववादः स्त्र्यवादः स्वभाववादः मृतवादः योनिवादः पुरुपवादः नियतिवादः स्वस्काह्यादः
काठ्यादः तमोवादः अन्यवादः एते ववैदिकत्वेनाद्वप्रसुक्तलेन व्याख्याताः । कुत इसाकाह्यायं
। हेतुमाद्वः वैदिकानां सिति । अव्याकुळ इति व्याकुळ इति वक्तव्ये, ईपदर्भकनभूत्रयोगः
'नातावादादोपि तत्' इतिनियन्यात् । ईपद्याकुळ्तामन्तरा नानावादायोगात् । यसिन्

रहिसः ।

प्रतिश्चोक्तमचद्भवसपीति न्यायेन वा नानावादात्तरोधिरूपे प्रतिपादनीये त अन्याक्रलेऽप्रान्ति॰ प्रतिपन्ना इति ईपद्रपद्मक्तत्वेनेपद्वैदिकत्वेन च प्रकृतिवादबद्धाख्याताः । ईपद्भाकुठवैदिकत्वात् । शून्यवादवत् । शून्यवादो हि 'मेनेऽसन्तमिवात्मानं सप्तशक्तिरसप्तदक् इतिवाक्यानुनसंधानम्ळकः । एवं सिद्धे मान्तिप्रतिपन्नस्ये विमतमाना अनुपत्रक्ताः मान्तिप्रतिः पन्नत्वात शक्तिरजतवत् । अवैदिकाः अनुपर्कत्वात् । अवादयत् । यद्वीवं तद्वीवं नह्यवादयत् । नहि बहाबादन्यतिरेकेण बहाजानं भवतीति । योधिकेति नन कः शब्द इति चेन्न आवृत्तिनीधकी शन्दौ आवत्तिरर्थोपि न्यस्तकोध्यायसमातेः । शक्यार्थावृतिस्तु भक्तिकर्मभेदेन शक्यद्वैविध्यात् । ज्ञानमार्गे प्रकलादिनिरूपणसानतित्रयोजनत्वात् । नतु तर्हि मक्तिकर्ममार्गयोः इसेव सत्रांशोऽस्त्वित शङ्घम् । अवधारणार्थे सर्वस्थाप्यक्तसाध्यायमूख्तः । 'द्विसक्ति छुर्वते प्राज्ञा अध्यायान्ते विनिर्णये' इति वाराहसंहितावाक्यात् । माध्वेरङ्गीकृतमिदम् । अध्यायान्तो यस विनिर्णयस । प्रकृते । सामान्येति एकसंबन्धिज्ञानमपरसंबन्धिसारकमिति असङ्ग-संगतावन्तर्भावः सामान्यः सर्वे वादा विशेषः सामान्यवादादिः । यथा प्रकृतिः सांख्ये समवायिकारणं प्रक्षोऽसङ्गः । सिद्धान्ते प्रकृतिः अविकृतत्वसाधकं स्वरूपं 'प्रकृतिमग्न् किल यस गोपनध्यः' ' इतिवास्यात् तेन नार्धजरतीयम् । तथा सामान्यं वान्यपदीये आत्मा तदेव समवायि स्यात प्रकृतौ प्रतिफलितमिति मायावादः ग्रन्थवादसदक्षः । सिद्धान्ते सामान्यं दितीयस्कन्थनवमाध्यायौन क्तरीला धर्मरूपमतो धर्मिगोऽसामान्यं जन्यं धर्मविशिष्टे ग्रकालुपस्च्यते इति शक्तिधीविषयत्वसाधकं खरूपं समाधिकरणात तेन नार्धजरतीयम् । तथा नित्या परमाणवः समवाधिकारणं ज्ञानाधिकरण-मास्मा निमित्तकारणं सिद्धान्ते परमाणवः ईश्वरस्य शरीरेक्यज्ञानजन्याः अन्येषां शरीरेक्यभ्रमजनकाः ।

'चरमः सद्विशेषाणामनेकोऽसंयुतः सदा । परमाणः स विज्ञेयो वणामैक्यथ्रमो यतः' ॥

> ्रंस्पृतिः प्रत्यक्षमैतिद्यमनुपानवनुष्टयम् । , .एतैः सर्वेरादित्यमण्डलमेन निधास्तते' ॥

्र इसारणात् । सिद्धान्ते निरुक्ते सूर्यः देवपत्ती सपत्नीनामसु पठित इति प्रकृतिवन्निर्णयः । असानादित्यो मस्रेति सूर्योपनिपद्धानयात् । आदित्योगिरागिरादित्य इति मास्रणस् । तथाच वेदत्रयी

#### रहियः ।

सूर्येश्विदिति सदानन्दप्रतिपादक इति खरूपलक्षणलक्षित ससञ्जानानन्तानन्देन्तर्भावात् तत्खरूपम् । तेन नार्धजरतीयम् । समवायिकारणं सूर्यः प्रस्न निमित्तकारणं सिद्धान्ते काले त्रस्न चहुजुरपुगृहीतप्राणगुणकरकारकं रूपं कर्तृ विपयत्वात्र समवायिविपयिमिति वा । कालः सूर्येश्वेष्टारूप इति प्रकृतिवदेव । तथा कालोस्मीति सगवद्वास्थात् तेन नार्धजरतीयम् । तथा स्वभावः समवायी ईश्वरो निमित्तं सिद्धान्ते कृष्णः प्रवर्तकः इति प्रवृत्तिरूपे धर्मे स्वभावपदम् । 'प्रवर्तकत्वं कृष्णस्य' इतिवाक्यात् तेन नार्धजरतीयं प्रकाशाश्रयन्यायात् । तथा नियतिरन्तयामित्रास्वणोक्तं दैवं नियम्यनियामकभावः संबन्धो वा समन्नायिकारणं ईश्वरः कर्ता सिद्धान्ते दैवं कर्तृसंवन्ध आत्माऽऽत्मखरूपे निविष्टत्वात् । ब्रह्मबद्धत्वसंवन्धावगाहिज्ञानस्यारम्वात् आत्मनः कर्तृ न समवायिविषयः।

'अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च प्रथविवधम् । विविधाश्य प्रथक् चेष्टा दैवं चैवात्र पञ्चमम्' ॥ 'तत्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवळं तु यः । पश्यत्सकृतसुद्धित्वात्र स पश्यति दुर्मतिः'॥

इति । 'दैवाद्पेतमथ दैववशादुपेतम्' इत्यादिवाक्यनिचयात् । पृथिवीमन्तरो यमयतीति श्रुतेः नियम्यनियामकभावः संघन्यस्तेन नार्धेकासीयम् । तथा यष्टण्ठा भगवदिन्छा समयायिनी विद्धान्ते इच्छाशक्तयभीना अन्या शक्तयः इति शक्तो निवेशः वाराहपुराणवाक्यात् तेन नार्भेकासीयम् । तथा भूतवादे पश्चमहाभूतानां श्रखाहं प्रपे इति तान्येन समनायीनि सिद्धान्ते प्रचश्चाराधाः प्वशक्तिभिरिति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्याद्वरणशक्तयः उक्तवाक्यात् तेन नार्धवरतीयकरः । तया योनिः स्थानं अश्वः बृहद्दारण्यकोक्तः समवायी विद्धान्ते कर्तृत्वं तत्पुरस्कारेण समवायित्वं उक्तवाक्यात् तेन नार्धजस्तीयकम् । पुरुपो ब्रह्माण्डविब्रहः समवायी तज्ञनकं महतः सष्ट निमित्त-कारणं सिद्धान्ते महतः स्नष्ट समवायि निमित्तं च तस्माहिराडजायत इति श्रुतिवाक्यात् । न च 'प्तन्नानावताराणां निधानं बीजमब्ययम्' इति वाक्यात् नैवनिति वाच्यम् । श्रेताश्वतरे काळः खमावो नियतिर्बंदच्छा भूतानि योनिः पुरुप इति चिन्त्यमित्युक्त्वा युत्तया संयोग एपां न त्वात्ममानादिति संयोगः एवं संवन्यः न त्वारमभावादात्मत्वादित्युक्त्वात्माप्यनीयः सुखदुःखहेतोरिति कृतप्रयत्नापेक्षत्वात् वैपम्यनैर्वृण्ये चारिते तमोबादे आसीदिदं तमोम्हामिति तदेव समबायि सिद्धान्ते अवान्तरप्रठयविषयत्वं तमो बर्धेव वा अहमेवासमेवाग्रे इति वाक्यात् । तमआसीदिति अनभिव्यक्तः माधिकाणमाष्यं तेन नार्धजरतीयकम् । आपो वा इदमग्रे सिठिरुमासीत् इलादेऽवान्तरप्रठयविषयः समवायिविषयः सिद्धान्तेप्येवम् । आपमापामपः सर्वो इत्सारणात् । तेन नार्भजरतीयम् । ग्र्न्यवादो नास्तिकानां ग्रन्यं त्राच्या प्रवास करते. विजनं शुने हित्तं 'शुनः संप्रसारणं वा च दीर्घः' इति यत् श्रन्यम् विजनं श्रमून्यमिति पाठे सर्वस्य ज्ञानात्म-कत्वात् असुराणां च असत्यमिति वाक्यात् कायः समवायी सिद्धान्ते श्रम् नकर्त्रीए त्रद्ध शम् ऊनम् । नासिकानामसुराणां च जनाय हितं यत् ग्रमुन्यं 'श्रमुनं कुरते विष्णुरदृश्यः सन् परः खयम् । तस्माच्कून्यमिति त्रोक्तः' इति महाकीर्मात् तेन नार्भजरतीयम् । अन्ये तु छान्दोग्यस्यामुहाठक-श्रेतकेतुपाल्यानस्यां न्यग्रोधफलमाहरेति इदं भगव इति भिन्धीति भिन्नं भगव इति किमन्न परयसीति १२५ म • स्॰ र॰

#### रिकार ।

क्षाच्य रचेमाधाना भगव इति आसामङ्केकां भिन्धीति भिन्ना भगव इति किमन प्रथसीति न किंच-न भगव इति तं होवाच यं वै सोम्येतमणिमानं न निमाठयसे एतस्ये वे सोम्येपोणिस एप महान्य-गोधितप्रतीति जगतः पर्वावस्थायां दृशन्तः । अध किंचनाणपदश्रावणात शुन्यस्वभावाणुकारणवादा भान्या प्रतीयन्ते तत्रैतासां तात्पर्यमस्ति न वेति संदेहोस्तीति पूर्वपक्षस्तत्रेदं सत्रं प्रवर्तते । एतेनेति प्रधाननिराकरणे हेतनां शब्दत्यादचेतनत्वैकविज्ञानं प्रतिज्ञानपपत्तीनामण्यादिपक्षसामान्येन सर्वे अण्वादिकारणवादा निराक्रतत्वेन व्याख्याता इलाहः एतेनेत्यस्य खस्वमतात्रगणार्थानाहः ॥ २८ ॥

#### इति नवमाधिकरणम् ॥ ९ ॥

इति श्रीविद्रन्मण्डनश्रीविद्रहेश्वरैश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगिरि-धार्यात्मजश्रीदामोदरभ्रात्रीयेण श्रीगोविन्दरायपौत्रेण पूर्णवेत्रा श्रीविद्रलरायश्रात्रीयश्रीगोक्षलोत्सवात्मजगोपेश्वरेण कते भाष्यप्रकाशरदभौ प्रथमस्याध्यायस्य तरीयः पादः संपर्णतामगमत् ॥ १॥ ४॥

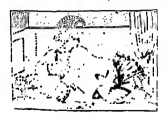
#### ।) प्रथमाध्यायः समातः ॥

राग-प्रकटे प्ररणपुरुपोत्तम वजनाथ। दिनदयाल भक्तजनवत्त्वल संयग्नन जिनके हाथ ॥ १ ॥ शीवलभके पश्चपातसे इमरिन जनम् अकाज । सरस्थाम तिहारे हित यार्ते कीने सकळअपात ॥ २ ॥ [ असळतिः ] (त्रन्थकारः समाप्ती इस्ताक्षरेण लिखति)

एतावतो ग्रन्थस क्षोकानां संख्या ( १०९०० ) दशसहस्रनवशतमुच्यते. अस्य ग्रन्थस (अस्मिन प्रकरणे) पददशसहस्रक्षोकसंख्याह । द्विशतपञ्चदश पत्राणि ॥ ग्रुमं भवतु ॥

#### 1) श्रीविद्रहेओ जयति 1)

३८८ पत्राणि १२ शोधपत्राणि≕पत्राणि ४००। पत्र ४ सों पत्र २२ तांई नहि हे आगें संपूर्ण हे.



# श्रीमद्वल्लभाचार्यकारिकाः।

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         | <b>-</b>                                             |                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------|-------------------|
| कारिकाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | अ.पा. प्र. ]            | 7/15/24/                                             | अ. पा. प्र.       |
| साङ्गो ध्येवस्तथा ज्ञेयो चेदः शब्दाश्च बोधकाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11 212125               | मञ्जधमांश्रये केचित्सदा युक्तापि साधिताः॥ १          | ३।७६१             |
| निःसंदिग्धं तदर्थात्र लोकवद्याकृतेः स्फुद्यः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 111113                  | क्रिकायकासतोप्यन्ये चत्वारोत्र निरूपिताः ॥  १        | 13/023            |
| भरतिक हिको वेदार्थी न युक्सा प्रतिपद्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 111120                  | संदिग्धानां पदार्थानां भौवांपर्येण निर्णयः ॥ 1       | 181९ई.            |
| वपसा वेद्युक्ता तु प्रसादात्परमात्मनः॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | शशर                     | त्र स संदिग्धवास्थेन सर्येच्याकुरुतोचिता ॥     १     | क्षि              |
| संदेहवारकं शास्त्रं वृद्धिदोपात्तुन्नवः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ગાગાયર                  | जीवप्रकरणं होतन्सुक्खुपायोख रूप्यते ॥ १              | <b>F F 5 18 1</b> |
| विरुद्धशास्त्रसमेदादङ्गेश्वासक्यनिश्चयाः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 213185                  | योग्यं शरीरमारता गच्छेदिति हरेः पदम् ॥ १             | 181633            |
| वसात्स्त्रानुसारेण करोन्यः सर्वनिर्णयः॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | शशक्ष                   | अनेकरूडिशन्दानां वाच्यं ब्रह्मेव नापरम् ॥ १          | १४।८४२            |
| अन्यया अश्यते स्वार्थान्मध्यमध तथादिमः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111185                  | शक्तित्रश्चेत्तथा मृथुस्ते सन्मार्गाद्वहिष्कृताः ॥ १ | 181985            |
| असंदिग्धेपि वेदार्थे स्थुणाखननवन्मतः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ปปปร                    | भ्रान्तिम् इतया सर्वसमयानामयुक्तितः॥                 | राशार             |
| मीमांसानिर्णयः पाते दुर्वदेस्तु ततो द्वम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 113185                  | न तद्विरोधाद्वसनं वेदिकं शङ्घतां वजेत् ॥             | शशर               |
| संदेहतारकं ज्ञासं चेदप्रामाण्यवादिनाम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111144                  | केलेकालणमायेषि विषरीतं तु बजवेत् ॥ र                 | ।२।१०९            |
| क्रियाजनिज्ञानदाकी संदिद्येते परस्थिते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | าเรเร                   | चारणं ता स्ततवं चेदभयं मूछता सृपा॥ र                 | 121108            |
| उत्पत्तिस्थितिनाशानां जगतः कर्ते च बृहर्त् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 111199                  | ्यानेके जनमें नित्ये परिच्छिने समागमः ॥              | राइ।३             |
| ° घेटेन क्षोधितं तदि नान्यथा भवितु क्षमम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111188                  | नित्यापरिधिन्नतनी प्राकट्यं चेति सा त्रिया ॥         | शश्र              |
| , महि अतिविशेधोस्ति कल्पोपि न विरुप्पते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 113168                  | व्यापकत्वश्रुतिसास्य भगवत्वेन युज्यते ॥              | शशीष्ट            |
| सर्वभावसम्भेत्वाद्विन्त्वश्रयवद् बृहत् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 111199                  | आनन्दांशाभिन्यक्ती तु तत्र श्रह्माण्डकोटयः ॥         | श३।९८             |
| साधनं च फलं चैव सर्वसाह श्रुतिः स्फूटम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | U 31313 0 €             | प्रतीयरम्परिच्छेदो ब्यापकलं च तस्य सत्॥              | शश्री९४           |
| न प्रवर्तियतं राका तथा चेत्ररको न हि ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11111100                | विस्फुलिहा इवामेहिं जडजीया विनिर्गताः॥ २             | 121121            |
| प्रवर्तकारम् सर्वेच सर्वोत्सा हरिर्देव हि ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1111194                 | क्रावितःपाणिपादान्तासम्बतीक्षेत्रशासुनात् ॥   र      | 131131            |
| राज कर कि क्षेत्र होध्यते स्वगासद्य ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1131300                 | <del>िक्किट्यालबरूपे</del> ण तादशादिति निश्चयः ॥   २ | 13 13 1           |
| सिद्ध एव हि सर्वत्र वेदार्थी वेदवादिनाम् ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 2121208                 | न्तरंकोच जहाः पर्व चिवंदीनेतरे अपि ॥                 | 13 13 1           |
| मञ्जाणां कर्मणां चैव दर्शमश्रवणान्तुती ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                         | भव्याच्यावित्रीभावान्मलेब्छातांखतांश्रेणः ॥   २      | 131333            |
| कृतिश्च सिद्धतुल्यत्वं चेदः स्वापे च संमतः ।<br>शपनार्थं प्रमाणाति संनिकपादिमार्गतः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3131536                 | भवावनिषदां सिद्धो हाविरोधं समन्वयः ॥                 | इ।१।१             |
| श्चापनार्थ प्रमाणानं सानकपादनार्यः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         | का बोधकता तासां सा वृतीये विचार्यते ॥                | 31313             |
| सर्वधाऽनिपयेऽवाच्ये व्यवहार्ये दुतः प्रमा ॥<br>एवंविचारचातुर्यवद्गिः सद्गिर्वजाधिये ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | शशहर                    | एकं वास्यं प्रकरणं शाखाः सर्वाः सहैय वा ॥            | ३।१।२             |
| ण्वावचारचात्यवाद्भः साम्रम्भार्यते ॥<br>आनन्द्रमयतानन्द्संदोहायावधार्यते ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | शशाइ०२                  | एकां विद्यासनेकां वा जनयन्तीति चिन्त्यते ॥           | इ।१।२<br>इ।१।३    |
| बानन्दमयतानन्दसदावाना ।<br>संदेहवारकं शास्त्रं पदशक्ता तु निर्णयः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1121410                 | ससाधने हि पुरुषे जन्मना कर्मणा शुची ॥                | 3 1 3             |
| जीवादुरकपंशब्देन द्वयोर्वाक्येपि न शतिः॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1151410                 | केवले वा यथायोगे प्रथमं तद्विचार्यते ॥               | 31113             |
| विकासायकानामभावतः ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3151607                 |                                                      | रागर<br>रागर      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                                                      | 31318             |
| <del>ा ि किलाके</del> बाक्ये च बक्यियः सम्बन्धानम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2021£16 H ::<br>2021£16 |                                                      | 31318             |
| क्षा विकास व | 3131000                 |                                                      | 121141            |
| कठवद्यीविचारेण निश्चिता द्यधिकारिणः ॥<br>वाक्यान्तरं च तत्रसं चिन्सते प्रलयाविध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                                                      | ારા૧૯૧            |
| alladient a men                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |                                                      |                   |

#### श्रीमद्विष्ठलेश्वरकारिकाः ।

|                                              | _              |                                                  |                   |
|----------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------|-------------------|
| कारिकाः                                      | અ. વા. વૃ.     | कारिकाः                                          | अ. पा. प्र        |
| भक्तिमार्गप्रचारेकहृदयो वादरायणः॥            | र्वाशायवस      | अभिहोत्रादिकं कार्य संन्यासः फल एव हि            |                   |
| मानं भागवतं तत्र तेनैवं श्रेयमुत्तमेः॥       | इ।४।५०२        | पोडा चेत्पुरुषो न्यक्तः प्रारन्धान्ते फलं भवे    | 11 41.11/         |
| समन्वयेनाविरोधात् साधनैर्वद्यविद्यदि ॥       | 91919          | माना वर्तिका भ्वापा आस्वतान्त क्षेत्र अस         |                   |
| वस्याग्रिमध्यवस्था या सा च तर्थे विविच्यते ॥ | 81111          | एताबान्त्रथमे पादे निर्णयः सूत्रकृतकृतः ॥        | 81314             |
| जीवतो श्रियमाणस गरवतः सफलस च॥                |                | द्वितीये व्रियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः प्रता ॥     | 81314             |
| भवो महाविदा कार्यमेवमेव न चान्यथा॥           | 81313          | विद्वसापि शरीरस्थना ड्योरफान्तिरहोध्यते          | ti 21316          |
| वामसीं बुद्धिमाधित्य ये मूदाः सर्वविद्यवम् ॥ | श्राहा         | दिनायनकृतो नास्य विशेपोस्तीति चोच्यते ॥          | 1 81310           |
| निया अध्याजल य सूबाः सवाबद्धवम् ॥            | शाश            | वृतीये कममुक्ती यो मार्गी यस्य श्रुतेमीतः ॥      | शक्षा             |
| बदन्ति शाखनाशाय सन्निः शोच्याश्च ये नु ताः   | र्धाक्ष ११)    | विश्वद्दीरोन्यमागाणामप्राप्यत्वे च वण्यते ॥      | 81310             |
| महाविह्मनाभावः शतांशेनापि चेत्रवेत् ॥        | क्षामङ         | गन्तस्यं च परं प्रक्ष कार्या लोकस्तु नेति च      | 11 81310          |
| शास्त्रमेतद्व्या जावं सर्वस्यविनाशतः॥        | 81113          | हरीये पुष्टिमर्यादाभेदेन फलमुख्यते ॥             |                   |
| स्वाप्ययस्य च संपत्तेरत्र ब्रह्मगतिश्रुती ॥  | 81313          | मभारेव फलत्वं तमिद्रीपत्वं च वर्ण्यते ॥          | 81310             |
| भन्यधा म श्रुतेरथैः स्याचेद्यासी वदेव किम ॥  | 21110          | छीडानिसलतः पूर्णगुणत्वं च ततोखिङम् ॥             | 81310             |
| तामसी बुद्धिमाथित या मक्तिः वैधितव्यते ॥     | 81118          | ां जिल्लामानवार प्राचित्रक व ततावित्रम् ॥        | 81110             |
| सा सुषुविश्वतेरथाँ मोहादेवान्यधामतिः॥        | 31312<br>31313 | जानीत परमं तथ्यं यशोदोत्संगलाङितम् ॥             | श्राशहरू          |
| अतो मझविदः कार्यं जीवतः पूर्वमुच्यते ॥       |                | वदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानही द्वधाः ॥       | शक्षाद्व          |
| भावृत्तिः श्रवणादीनां नवकृत्वोपदेशतः ॥       | भाग्नाद        | नानामतभ्वान्तविनारानक्षमी ॥                      | भाशास्त्रह        |
| विकास अनुसादाना नवकृत्वापद्शतः ॥             | श्राक्ष        | वेदान्वहत्पधविकासने पटुः॥                        | हाहाइडइ           |
| व्यानार्थरवतो छिद्रादपि बीह्यवघातवत् ॥       | शशिष           | आविष्कृतीयं भुवि भाष्यभास्करी ॥                  | क्षाकाडडड         |
| भावती श्रवणादीनामात्मेति साद् दृढा मतिः।     | । अशिष         | मुधा सुधा धावत नाम्यवर्रमस् ॥                    |                   |
| भाषातवा दशन वदसदेनाचि बोध्यते ॥              | शाशाप          | उरम्दरमदोद्रवम्बुरपृष्टिसंपीडित ॥                | क्षाक्षाद्व       |
| अवीकोपासनादीनां नैवंभावो हि जायते ॥          | 81314          |                                                  | કામારસ્ક્         |
| भारतम्बनाधं तत्रापि ब्रह्मदिविशिक्तरके ॥     | 81312          | स्वकीयवरगोङ्गलावनपशयणो लीख्या ॥                  | शक्षात्रहरू       |
| आद्त्यादिवहारहेरङ्गतं न स्वतधना ॥            | 81314          | स्मितानृतमुत्रृष्टिभिः परित्रुपोप तान् यो गिरिं॥ | કા <b>કારર</b> ક્ |
| मनने च निदिध्यासे विद्यासीकानी क्या          |                | रधार च स एव हि श्रुतिशिरमु संराजते ॥             | શાકારરક્          |
| आसनादिपडहेस्तु चित्तं श्रातार्थं एव हि ॥     | क्राशह         | भीकृष्णकृपयेवायं सिद्धान्तो हृदि भासते ॥         | श्रश्राहर         |
| धारयेदायतेरेवं वतः सिद्धिमवाप्स्यति ॥        | क्षश्रह        |                                                  | शशसरध             |
| धर्माधर्मभयं तस्य नास्त्येवेति विनिश्चयः ॥   | शशिष           |                                                  | श्राप्ताद्वरङ     |
| ारवयस्य विनश्चयः                             | 81110          | निवेदितस्तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सद्दा ॥        | श्रश्रह           |

#### ॥ आचार्याणां कारिकाः समाप्ताः॥



## अधिकरणानां सूचीपत्रम्।

|                                                  |                                         |       |                    |                                      | ,          |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------|--------------------|--------------------------------------|------------|
|                                                  |                                         |       | અ.પા. પ્ર.         |                                      | अ. पा. पृ. |
|                                                  |                                         |       |                    | ४१ स्मृत्यनवकाशदोपप्रसंग इत्यधिकरणम् | 21212      |
| ९ जिज्ञासाधिकरणम्                                | ***                                     | •••   | 21216              | ४२ इतरेपामित्यधिकरणम् ··· ·          | शक्षा      |
| २ जन्माद्यधिकरणम्                                | •••                                     | •••   | शशदह               | ४३ एतेन योग इत्यधिकरणम्              | राशाइ      |
| ३ समन्वयाधिकरणम्                                 | •••                                     | •••   | 31313.50           | ४४ न विलक्षणत्वाधिकरणम्              | રાશાંદ્રદ  |
| ४ ईक्षत्यधिकरणम्                                 |                                         | •••   | 1111516            | ४५ असदिति चेत्यधिकरणम्               | २। ११३६ ,  |
| ५ आनन्दमयाधिकरणम्                                |                                         | •••   | 1131252            | ७६ प्रतेनेत्यधिकरणम्                 | र।११४७     |
| ६ अन्तस्तदुर्माधिकरणम्                           |                                         | •••   | 3131330            |                                      | स्वाध      |
| <ul> <li>विद्वाधिकरणम्</li> </ul>                |                                         | •••   | 3131340            | So Hibidationance                    | शिशपप      |
| ८ अतिदेशाधिकरणम्                                 |                                         |       | शशहरू              | 82 तद्वनव्यवावम्याच्या               | राशावक     |
| ९ ज्योतिश्चरणाधिरणम्                             | •••                                     |       | शशाइ७३             | Sa Admidalinate                      | 311169     |
|                                                  |                                         |       | शशाइ९२             | ५० इतरव्यपदेशाधिकरणम्                | २।११९०     |
| १० अनुगमाधिकरणम्<br>११ सर्वेत्र प्रसिद्धोपदेशाधि | ***<br>क्रमास                           |       | शराध्यप            | ५१ उपसंहारदर्शनाधिकरणम्              | राशायक     |
|                                                  | 46-11-6                                 | •••   | शशास्त्र           | ५२ सर्वेषिताधिकरणम्                  | 31313      |
| १२ शब्दविशेषाधिकरणम्                             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |       | शिशाहर             | ५३ रचनाजुपपत्तेरित्यधिकरणम्          | राराः      |
| १३ अत्ता चराचराधिकरण                             |                                         | •••   | 1171409            | ७५ चरुपाइसवदित्यधिकरणम्              | रारारर     |
| १४ गुहां प्रविष्टावित्यधिकर                      | णस्                                     | •••   | કારાષરજ            | महरीपंददेखधिकरणम् ···                | रारादः     |
| १५ अन्तर उपपन्नेरित्यधि                          |                                         |       | કારા <b>પર</b> ૧   | ५६ सम्हाय उभयहेतुकैपीत्याधकरणम्      |            |
| १६ अन्तर्याम्यधिककरणस्                           |                                         | . *** | 1151448            | un नाभाव उपलब्धेरियधिकरणम्, ···      | शशहर       |
| १७ अदस्यत्वाधिकरणम्                              | •••                                     | •••   | गारायक <i>र</i>    | ५८ नेकसिम्बर्सभवादिवधिकरणम्          | २।२।९९     |
| ३८ वैश्वानराधिकरणम्                              | •••                                     | •••   | शहाह०७             | ५९ पत्यस्तामअस्याधिकरणम्             | शशावद      |
| १६ घुम्याचायतनाधिकरण                             | 1म्                                     | •••   | 1151658            | ६० उपपरवसंभवादित्याधकरणम्, ***       | रारा ११६   |
| २० भूमाधिकरणम्                                   | •••                                     | •••   |                    | ०० स विवहित्यधिकरणम्                 | शिक्ष      |
| २१ अक्षराधिकरणम्                                 | •••                                     | •••   | 1131833            | ६२ एतेन मातरिश्वेसधिकरणम्            | श३।१६      |
| २२ ईक्षतिकर्माधिकरणम्                            | •••                                     | •••   | 1131484            | हत्र असंभवाधिकरणम्                   | राउँ।१७    |
| २३ दहराधिकरणम्                                   | ***                                     | •••   | गित्रहरू           | ६४ तेजीत इत्यधिकरणम्                 | शर्चार०    |
| २४ अनुकृत्यधिकरणम्                               | •••                                     | •••   | 1131566            | so आप इत्यधिकरणम् ··· ·              | शश्चर      |
| २५ शब्दादेव प्रमिताधिक                           | हरणस् <u>र</u>                          | •••   | शश्री६९३           | ee प्रशिव्यधिकारेत्वधिकरणम् •••      | राइ।२३     |
| २६ तदुपयंपीत्यधिकरणम                             | •••                                     | •••   | शश्रद              | ६० तर्भिष्यानादेवेत्वधिकरणम्         | शश्चर      |
| २० शुगखेलधिकरणम्                                 | •••                                     | •••   | शहाबहर             | जिल्लापिकरणम्                        | शर्राहर    |
| २८ कम्पनाधिकरणम्                                 | •••                                     | •••   | 3151040            | so अन्तरा विज्ञानमनसी इत्याधकरणन्    | राड्।इर    |
| २९ ज्योतिर्दर्शनाधिकरण                           | म्                                      | •••   | 1131060            |                                      | રારૂાથ્પ   |
| ३० अर्थान्तरन्यपदेशाधि                           | करणम्                                   | •••   |                    | चीत प्रवेत्यधिकरणम्                  | राष्ट्रा४५ |
| ३१ सपस्यत्कान्त्योरित्य                          | धेकरणम्,                                | •••   | 3131303            | 192 उत्कान्तिगत्वागतांनांमत्वाधकरणम् | रार्थापप   |
| ३२ आनुमानिकाधिकरण                                | म् …                                    | ***   | 1181658            | ७३ वदणसारत्याधिकरणम् •               | २।३।८०     |
| ३३ चमसवदित्यधिकरण                                | म् …                                    | •••   | 1181646<br>1181664 | 👡 कता शाखार्थवरवादित्यविकरणम्        | सार्19०४   |
| ३५ न संख्योपसंग्रहाधि                            | करणम्,                                  | •     | 1181502            | अ परान राष्ट्रतेरित्यधिकरणम् •••     | राशावरप    |
| ३५ समान्यपरिष्टाधिकर                             | णम् …                                   | •••   |                    |                                      | राश्वर     |
| ac समाक्रपोधिकरणम्                               |                                         | •     |                    |                                      | शशाप्त     |
| <b>४७ जगदाचित्वाधिकर</b> ण                       | म <b>्</b>                              |       |                    | : 'P                                 | शशाद्य     |
| ३८ पारयान्ययाभिकरण                               | ाम्<br>इ                                |       |                    | • 6'                                 | २।४।१६९    |
| ३९ प्रकृतिभस्यिकरणः                              | i                                       |       |                    |                                      | राष्ट्राधः |
|                                                  |                                         |       |                    |                                      |            |

|       |                                          |       |                         | •                                                                   |
|-------|------------------------------------------|-------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|       |                                          |       | ય. પા. પૃ               | . ુ અ.વા. પૂ.                                                       |
| 41    | चक्षुरादिवस्वित्यधिकरणम्                 | ***   | राधाउटव                 | 222 2763776                                                         |
| ८२    | ज्योतिराद्यधिष्टानं विवयधिकरण            | म्    | राधावदव                 | 4.711 APPR 1999 C                                                   |
| ¢ર્   | प्राणवतेत्यधिकरणम्                       | •••   | 518135                  | 931. 7577 00-0                                                      |
| 6.8   | तदिन्दियाणि तस्यपदेशावित्यधि             | करणम् | राधार०७                 | 1 420 0                                                             |
| 44    | संज्ञामुर्तिकृष्तिस्वित्यधिकरणम्         | •     | राधार०८                 | १२५ लक्ष इलावकरणम् ३।३।४२४                                          |
| ૮૬    | मांसादिभीममित्यधिकरणम्                   | •••   | राधारक                  | १२७ काम्यास्थित्वधिकरणम् ३।३।४२५<br>१२८ अद्वेश्वित्वधिकरणम् ३।३।४२६ |
|       | तदन्तरप्रतिपत्ताबिह्यधिकरणम्             | •••   | 31111                   | 120 77777                                                           |
|       | कृतात्ययाधिकरणम्                         | •••   | 311123                  | १२९ समाहाराधिकरणम् ३।३।४२८                                          |
| د٩.   | अनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणम्              | •••   | อุโรโลล                 | १३० न वा तस्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम् ३।३।४२९                         |
|       | विद्याकर्मणोरित्यधिकरणम्                 | •••   | 311141                  | .र. उल्यायात इत्याधकरणम् इ।४।४३३                                    |
| , 89  | शब्दावरोधाधिकरणम्                        |       | ३।१।५६                  | १३२ सर्वापेक्षेत्रधिकरणम् ३।४।४८०                                   |
| ९२    | अन्याधिष्ठित इत्यधिकरणम                  | •••   | 3 3 43                  | १३३ विहितायाचाश्रमकर्मेत्यधिकरणम् ३।४।४८४                           |
| ९३    | रेतःसिग्योगाधिकरणम्                      |       | दाशद्य                  | १३४ तज्ज्जस्योत्यधिकरणम् ३।४।४९४                                    |
| 38    | योनेः शरीरमित्यधिकरणम्                   | •••   | 313140                  | १३५ न चाधिकारिकमित्यधिकरणम् ३।४।४९६                                 |
| ૧૫    | संध्याधिकरणम्                            |       | ३।२।७५                  | १३६ यहिस्त्भययेत्यधिकरणम् ३।४।४९७                                   |
| ९६    | तदभावो नाडीविवसधिकरणम्                   | •••   | ३।२।९०                  | १३७ सहकायन्तराधिकरणम् अश्राप्तप्र                                   |
| 30    | अतः प्रवीध इत्यधिकरणम्                   | •••   | शशद्                    | १३८ गृहिणोपसंहार इसिधकरणम् ३।४।५०५                                  |
| 36    | उभयालेहाधिकरणम्                          | •••   | <b>३</b>  २ १०५         | १३९ एवं मुक्तिफलानियम इत्यधिकरणम् ।।।।५१३                           |
| ९९    | अस्पवदेव दीत्यधिकरणम्                    | •••   | 3151112                 | १४० आवृत्त्वधिकरणम् ४।१।६                                           |
| 300   | अम्युवद्श्रहणादित्यधिकरणम्               |       | ३।२।१२५                 | 199 Million                                                         |
| 3 . 3 | तद्वयक्तमाह हीत्यधिकरणम्                 | •••   | 3151130                 | 192 Suffernon-                                                      |
| 305   | मकाशादिव बेत्यधिकरणम्                    |       | 3151380                 | 193 200-100-0                                                       |
| 205   | <b>मकाशाधयवद्वेत्यधिकरणम्</b>            | •••   | 3131384                 | 199 Mr month                                                        |
| 308   | परमतः सेव्नानेलधिकरणम्                   | •••   | ३।२।१७९                 | 904 226                                                             |
| 304   | फलमव इत्यधिकरणम्                         | •••   | शेरावद                  | १४६ अतोन्याधिकरणम् ॥ ।।।३५                                          |
| 104   | सववेदान्तप्रस्थयाधिकरणम्                 | •••   | द्रोहाइषद्              | ३४७ वाब्यनोधिकरणम् शश्य                                             |
| 300   | आत्मगृहीत्यधिकरणम्                       | •••   | ३।३।२५५                 | १४८ भूताधिकरणम् शश्रापृह                                            |
| 106   | कार्यास्यानाधिकरणम्                      | •••   | शशास्त्र                | १४९ समानाधिकरणम् ४।२।७३                                             |
| 104   | पुरुपविद्यायामित्यधिकरणम्                | •••   | ३।३।२७३                 | १५० अविभागाधिकरणम् १।२।८२                                           |
| 110   | वेधाद्यधिकरणम्                           | •••   | ३।३।२७५                 | १५१ तदोकोधिकरणम् धाराटप                                             |
| 111   | संपरायाधिकरणम्                           | •••   | श३।२८९                  | १५२ रहस्यधिकरणम् थाशाद्ध                                            |
| 117   | गतेरथंवरवामित्यधिकरणम्<br>उपपन्नाधिकरणम् | •••   | ३।३।२९५                 | १५३ निश्यधिकरणम् ••• ••• । । । । ।                                  |
| 338   | North Comments                           |       | ३।३।३०६                 | १९४ माचरायधिकरणस् १।३।०:५                                           |
| 114   | आधिकारिकाधिकरणम्<br>आधिकारिकाधिकरणम्     |       | इ।इ।इ १३                | १९५ आसेवाहिकाधिकरणम् १।३।१०८                                        |
| 116   | अक्षर्धियामित्यधिकत्त्वान                |       | 3 3 31%                 | १५६ कायाधिकरणम्                                                     |
| 130   | अन्तरा भत्यामविकारिक                     |       | इ।इ।इ१८                 | १९७ अभवाकोधिकरणस् ११३१००                                            |
|       |                                          |       | इ।इ।इ३३                 | १७० व्यर्गाधकरणम् शहावपट                                            |
| 119   | आदरादिन्स्रीय                            |       | ३।३।३३९                 | १५९ सपद्याविभोवाधिकरणम् ४।४।४५५                                     |
|       |                                          |       | ३।३।३४५                 | १६० बाह्याधिकरणस्                                                   |
|       |                                          |       | ३१३।३५१<br>१।३।३५६      | १६१ तस्त्रभावाधिकरणम् शशायद                                         |
| ***   | छिङ्गभूयस्वाधिकरणम्                      |       | राजाज्यक्<br>शे.शे.इहरू | १६२ प्रदीपाधिकरणम् शशश्रद                                           |
|       |                                          |       |                         | १६३ जगबापाराधिकरणम् शश1९७                                           |
|       |                                          |       |                         |                                                                     |

# श्रीमद्वाल्लभभाष्यपाठानुसारतः श्रीमद्वादरायणप्रणीत-ब्रह्मसूत्राणां वर्णानुक्रमः।

|                                                       | अ. पा. पृ.                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अ. पा. पृ.                |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| 1                                                     |                             | ३६ अनारव्धकार्वे एव तु पूर्वे तद्वधेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 813188                    |
| અ _                                                   |                             | ३७ अनाविष्क्रवैद्यन्ययात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | રાષ્ટ્રાપ્ટાફ             |
| १ अंशो नानाच्यपदेशादन्यथा चापि                        | 1                           | ३८ अनावृत्तिः शब्दादनाष्ट्रतिः शब्दात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | शशर०६                     |
| दाशकितवादित्वमधीयत एके 🚥                              | राइ।१३०                     | ३९ अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दासुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           |
| २ अकरणत्वाच न दोपस्तथाहि दर्शयति                      | शशायक                       | मानाभ्याम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३।३।३११                   |
| ३ अक्षरधियां स्वयरोधः सामान्यतन्नाः                   | i                           | ४० अनिष्टादिकारिणासपि च श्रुतम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | र्वाग्रीष्ठश्र            |
| वाभावाभ्यामीपसद्वत्ततुक्तम्                           | ३।३।३१४                     | अन्यक्रोतस्य च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>९।३।६८</b> ८           |
| ४ अक्षरमम्बरान्तप्रतेः                                | 1121522                     | ४२ अनुज्ञापरिहारी देहसंबन्धाज्योतिसादिवत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | राइ।१३६                   |
| ५ अग्निहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तद्द्रांनात्          | <b>કારાક</b> દ              | ४३ अनुवपत्तेस्तु न शारीरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | शशक्ष                     |
| ६ सम्यादिगतिश्रुतेरिति चेन्न भाकत्वात्                | ફાશર૧                       | ४४ अनुबन्धादिग्यः प्रज्ञान्तरपृथक्तवबदः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                           |
| ० अप्तावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम्              | इ।३।४१५                     | इप्रश्न तदुकम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | शश्रीहर                   |
| ६ अङ्गिरवानुपपत्तेश्च                                 | राशरथ                       | ४५ अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रतेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | इ।४।४६०                   |
| ९ अहेपु यथाश्रयभाषः                                   | <b>३</b>  ३ ४२६             | ४६ अनुस्मृतेबीदरिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | शशप९७                     |
| १० भचलत्वं भाषेहय                                     | श्वाशाद्य                   | ४७ अनुस्हतेल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | शशंद                      |
| ११ क्षणदक्ष ••• •••                                   | २।४।१६९                     | ४८ अनेन सर्वेगतःवसायामयशब्दादिस्यः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३।२।१८७                   |
| १२ अगुन्न '                                           | २।४।१७६                     | धन्तर उपपत्तेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>કારાપર</b> ૪           |
| १३ भत एव निसस्यम्                                     | शश्चा                       | ५० अन्तरा चापि तु तब्दष्टेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ३।४।४९०                   |
| १४ अत एव च सर्वाण्यतु                                 | शशहर                        | us अवस्तरा भत्तमासवस्त्वास्मनः ···                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | રારાકર ૧                  |
| १५ अत एव चाझीम्बनाचनपेक्षा                            | इ।क्षक्र                    | पर सन्तरा विज्ञानमनसी कमेण विद्विता-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                           |
|                                                       | 8181103                     | तिति चेन्नाविद्येपात् ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | राधाइर                    |
| १६ अत एव चानन्याधिपतिः<br>१७ अत एव चोपमा सूर्यकादिवत् | <b>३।</b> २।१२३             | अन्तर्थास्य विदेवादिषु सद्दर्भेन्यपदेशात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>૧૧૨</b> ૧૫૩્ <b>૬</b>  |
| १६ अत एव न देवता भूतं च                               | 1121491                     | ५४ अन्तवस्वमसर्वेज्ता वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | રારા૧૧५                   |
| १९ अत एव प्राणः '''                                   | 1111255                     | अन्यस्यस्यापदेशात ••• •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | शशहरू                     |
| २० अतः प्रवोधोसात् '''                                | રૂ1રાવેપ                    | ५६ अन्यावस्थितेश्रोभयनित्यत्वादावशयः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | रारा१०७                   |
| रेश अत्रक्षायनेपि दक्षिणे '"                          | શારાવ૧                      | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | रारार०                    |
|                                                       | इक्षित्र                    | क्रमाधान्तं डाइडादिति चर्चावदापाप्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>ब्राइ</b> ।२ <b>३३</b> |
| २२ अतस्त्वतर्ज्यायो किङ्गाच ···                       | 3121206                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शशर६                      |
| २४ अतोनन्त्रेन तथा हि छिङ्गम् •••                     | 3151383                     | a अस्यथासेदानुपपत्तिारात च्छापद्शाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           |
| रेप अतोन्यापि होकेपामुभयोः                            | 813180                      | स्तरवद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | शशस्त्र                   |
| रे६ अता चराचरप्रदणाव                                  | शशाय                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | र्वाशहरू<br>इतिहरू        |
| २७ श्रयातो ब्रह्मजिज्ञासा ••• •••                     | 31316                       | ६२ अन्याधिष्ठिते पूर्ववदिभिछापात्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 411141                    |
| २८ अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तः                        | शशायप                       | ६३ अन्याय तु जमिनिः प्रभन्याख्यानाभ्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १।४।९२८                   |
| २९ अरष्टानियमात् ••• •••                              |                             | Mid data                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १।३।६८६                   |
| ३० भगिक म भेटनिर्देशाच                                |                             | EA Brains Allun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३।३।२५ <b>७</b>           |
| ३१ अधिकोपदेशात्त बादरायणसीवं तदर्शन                   | तर् इ।४१४३९                 | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | शशपण                      |
| ३२ अधिष्ठातानुपपत्तेश्र ••• ••                        | . 4141112                   | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 319188                    |
| ३३ अध्ययनमाद्यवः •••                                  | <ul> <li>3 8 888</li> </ul> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1121592                   |
| १४ अनभिभवं च दर्शयति ••• ••                           | * 3 8 8c*                   | ६९ अपि सर्पते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | राश्चार्                  |
| ६५ अनवस्थितेरसंभवाच नेतरः "                           | , प्राराज्यक                | t state of the sta | •                         |

| સ. વા. પ્                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| १०८ आधारवर्शनात् ३/४/४३०                                                                     |
| १०९ आतिपाहिकास्तिहास्य धार्।१००                                                              |
| १९० भारतकृतेः परिणासार्यः ११४१९७०                                                            |
| १९९ आरमगृहीतिरितरवदुत्तरात् ३।३।२५५                                                          |
| १९२ आस्मिनि चैवं विचित्राक्ष हि २।१।९।                                                       |
| ११३ आस्मनाव्याच ३।३।२५३                                                                      |
| १९४ आत्मा प्रकरणात् शशापः                                                                    |
| १९५ आस्मेति त्पगच्छन्ति प्राहयन्ति च ४।१।१३                                                  |
| १९६ आदरादलोपः ३।३।३४५                                                                        |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
| १२२ आनुमानिकमप्येकेषामिति चेत्र दारीर-                                                       |
| स्पकविन्यस्रमृदीतेर्दरीयति च १।४।८२९                                                         |
| १२३ आपः २।३।२२                                                                               |
| १२४ भा मायणाच्यापि हि इस्म् ४।१।३७                                                           |
| १ १२५ आमास एव च २।३।१३९                                                                      |
| १ १२६ आमनन्ति चैनमस्मिन् १।२।६००                                                             |
| १२७ अस्वित्यमित्योद्वकोमिक्समे हि परि-                                                       |
| कीयते३।४।५०३                                                                                 |
| १ १२८ आवृत्तिरसङ्गवदुदेशात् ४।१।८                                                            |
| १ १२९ आसीनः संभवाद ११११३५                                                                    |
| १३० आह्य सम्मात्रम् ३।२।११८                                                                  |
|                                                                                              |
| १ १३१ इतरपरामर्शास इति चेत्र संभवात् १।३।६७२                                                 |
| । १३२ इतस्वयदेशाद्धिताकरणादिदोपप्रसक्तिः २१९१८७<br>। १३३ इतस्याप्येवमसंक्षेपः पाते तः ४१९१४२ |
| १ १३३ इतरस्याप्येवमसंश्लेषः पाते तु धाशभ्र<br>१ १३४ इतरेसस्प्रस्ययस्यादिति सेन्नोस्पत्ति-    |
|                                                                                              |
|                                                                                              |
| । १३५ इतर खयसामान्याच् ३।३।२५०। १३६ इतरेषां चानुपळकोः २।१।७                                  |
| १ १३७ इपदासननाद ३।३।३२९                                                                      |
| 4                                                                                            |
| १३८ ईक्षतिकर्भव्यपवेद्यास्यः १।३।६४५                                                         |
| १ १३९ ईअतेर्राज्यस्य १११२१९                                                                  |
| 3                                                                                            |
| १४० उत्प्रमिध्यत प्रयंभावादिलौद्धलोमिः १।४।९५४                                               |
| १४१ उत्काश्तिगत्यागतीनाम् शर्भप                                                              |
|                                                                                              |
| ः १४२ उत्तराचेदाविभूतस्यस्यम्तः १।३।६७४<br>८ १४३ उत्तरीत्यादे च पूर्वनिरोधात् २।२।६४         |
| ४ । १४४ उत्परमसंभवात् 🗥 १२।२११३६                                                             |
|                                                                                              |

| અ. પા. પ્ર.                                            | •                                                               | <b>अ. पा. पृ.</b>    |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------|
| १४५ उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः २।२।८८                   | १७९ कामादीतस्त्र तत्र धायतनादिभ्यः                              | श्रीहाइ४२            |
| १४६ उपदेशभेदाग्रेति चेन्नोभयसिन्नप्य-                  | १८० काम्यास्त यथाकामं समुचीयेरन वा                              |                      |
|                                                        | पूर्वहेरवभावात्                                                 | ३।३।४२५              |
|                                                        | १८१ कारणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदि-                             |                      |
| 144 44144                                              | शेक्तः                                                          | 218 900              |
|                                                        | १८२ कार्य वादरिरस्य गत्युपपत्तेः                                | क्षाई।३३४            |
|                                                        | १८३ कार्योद्ध्यानादपूर्वम्                                      | श्राश्रास्थ          |
| १५० उपपूर्वमपि खेके भावमशनप्रया-<br>एक्स ३।११४९७       | १८४ कार्यात्यये सद्ध्यक्षेण सहातः परम-                          |                      |
| 9,                                                     | भिधानाच                                                         | <b>४</b> ।३११        |
| 111 -1113 - 111                                        | १८५ कृतप्रयक्षापेक्षस्तु विद्विवप्रतिपिद्धा-                    |                      |
| 11 diologique in .                                     | वैवर्धादिभ्यः •••                                               | राद्रावरद            |
| 1.25 Oddielddinning an during                          | १८६ कृतात्ययेनुशयवान्द्रष्टस्तृतिभ्यां                          |                      |
| १५४ उपसंद्वारोधीमेदाद्विधिरोपवत्                       | यथेतमनेवं च                                                     | इ।शहर                |
| समाने च शश्रावरि                                       | •८७ करस्त्रभावात्त ग्रहिणोपसंहारः •••                           | <b>३।४।५०</b> ५      |
| १५५ उपस्थितेतस्रद्वचनात् इ।३१३४८                       | १८८ कुत्स्त्रप्रसिक्तिनिरवयवत्त्वशब्दकोपो वा                    | 213163               |
| १५६ उपादानार्यः २।३।१०७<br>१५६ उपायमणि च मोपातः २।३।५५ | ०८० धाणिकरवाच ••• •••                                           | राश९५                |
| I to anticitit a desiration                            | १९० क्षत्रियत्वावगतेश्रोत्तरत्र चैत्ररथेन                       |                      |
| the end of the first                                   | ভিন্নাব "                                                       | 3 3 083              |
| १५९ उभयथापि न कर्मातस्वदभावः २।२।३७                    |                                                                 |                      |
| १६० उभयन्यपदेशास्त्रहिकुण्डळवत् ३।२।१४२                |                                                                 | 113 441              |
| १६१ उभयन्यामोहात्तरिसदोः ४।३।१११                       | १९१ शतिशन्दाभ्यां तथा हि हप्टं छिन्नं व                         | 1121224              |
| <b>5</b>                                               | १९२ गतिसामान्यात्                                               | 114174-              |
| १६२ कर्ष्वरेतःसु च ब्रब्दे हि ३।४।४५५                  | १९३ गतेरथंदरवसुभयथाऽन्यथा हि                                    | <b>३</b> ।३।२९५      |
| <b>u</b>                                               |                                                                 | इ1इ।४२८              |
| १६३ एक आत्मनः शारीरे भावात् ३।३।४०९                    |                                                                 | राश्रह               |
| १६४ एतेन मातरिशा न्यास्मातः राशान                      | १९५ गुणाद्वाऽऽलोकवत्<br>१९६ गुहां प्रतिष्ठावारमानी हि सहर्शनात् | ११२/५०६              |
| १६५ यतेन भोगः प्रत्युक्तः २।१।१३                       | १९६ ग्रीमञ्जेबात्मशन्दात्                                       | 112123               |
| १६६ एतेन शिष्टापरिग्रहा सपि श्याख्याताः ११२१४७         | १९८ गोण्यसंभवाद                                                 | वाश्राप              |
| १६७ एतेन सर्वे न्याख्याता न्याख्याताः १।४१८८७          |                                                                 | 5181348              |
| विदे पूर्व वास्ता कार्यपद ***                          |                                                                 |                      |
| १६९ एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्यावधतेः                    | च                                                               | B101846              |
|                                                        | २०० चधुरादिवनु तत्सहशिष्ट्यादिभ्यः                              | शक्षाक्ष<br>शक्षाक्ष |
| १७० एवमप्युपन्यासात्पूर्वभावादविरोधं .                 | २०३ चमसनद्विशेषात् ""                                           | 3181040              |
| distinguis                                             | २०२ चरणादिति चेन्नोपछक्षणार्येति                                | ३।१।३६               |
| ध्रे<br>अस्ति विकास सम्बद्धानी स्टब्स्नाच्या ३।४।५३०   | कार्णाजितिः<br>२०३ चराचरन्यपाश्रयस्तु स्थातस्यपदेशी             | 4                    |
| 19.1 districtioning                                    | भाक्तस्त्रवावभावित्वात्                                         | राइ।४०               |
| क्                                                     | २०४ चितितन्मात्रेण तदात्मत्वादिलीहु-                            |                      |
| १७२ कम्पनात्                                           | क्रोमिः                                                         | श्राक्षाविदंद        |
| ३७३ करणवच्चर भागादम्यः                                 |                                                                 |                      |
| १७४ कता शासाधवरवाच् शराध्यद                            | 3                                                               |                      |
| १७५ कमकतुन्यपद्शास्त्र ।                               |                                                                 | <b>३।३।२</b> ९२      |
| कार काराकारीमा चीके ००० ००० व्यवस्था                   |                                                                 | alais er             |
| १७८ कामाश्च नानुमानामेक्षा शशीइरथ                      | पेणनिगत्त्वात्तथाहि दशनम्                                       | 1111३८५              |
| 120                                                    | •                                                               |                      |
|                                                        |                                                                 |                      |

| \                                                          |                      |                                                                      |                     |
|------------------------------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------|
| .7.3.3                                                     | ચ. જ. જૂ.            |                                                                      | <b>ા. વા. ર</b> .   |
| . 31                                                       | ľ                    | २४२ सहणसारवाचु - तब्यपदेशः प्राञ्चयत्                                | शश्रुट०             |
|                                                            | 1181920              | २४३ तदेतुस्यपदेशाच                                                   | 1111210             |
| २०८ जगद्यापारवर्गे प्रकरणाइसंनिद्धिः                       |                      | २४४ सम्बन्धः स नासप्रधो प्रेमिनेस्पि                                 | -                   |
| तवाच                                                       | शकाइदक               | नियमातद्रपाभावेभ्यः                                                  | <b>इ</b> ।४।४९४     |
| २०९ जन्माद्यस्य यतः शाखयोतिस्यात्                          | 111198               | २४५ सद्वती विधानास्                                                  | इ।४।४३५             |
| २१० जीवमुख्यप्राणलिद्वाधेति चेत्तस्यायया-                  |                      | २४६ विशिवांस्मानियमसाद्रहेः प्रथान्य-                                | 4.4.44.             |
| सम्                                                        | १।४।९२७              |                                                                      | * 15 15 14 9        |
| २११ जीवमुख्यप्राणिद्वाचेति चेचीपासा-                       |                      | and the second second                                                | ३(३(३५१             |
| चेविश्यादाधितत्वादिह तथीगात्                               | าเกลือน              |                                                                      | अश्वि               |
| २१२ श्रेयस्यायचनाच                                         | 1141485              |                                                                      | ४।२।६३              |
| २१३ होत एव                                                 | सदायद                | २४९ तावभाव सध्यवदुपपत्तः:<br>२५० तर्काप्रतिष्टानादुष्यस्यधानुमेयमिति | क्षाक्षा ३८ई        |
| २१४ ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदामननात्                       | S1818<8              |                                                                      |                     |
| २१५ ज्योतिस्यक्रमानु तथा झपीयत एके                         | Posirie              | चेदेवमध्ययमोक्षमसङ्गः                                                | रा <b>श</b> क्ष     |
| २१६ प्योतिर्दर्शनात्                                       | \$131040             | २५१ वस्य च नित्यस्याव                                                | <b>डाक्षा ३</b> ९८  |
|                                                            | 1111212              | २५२ वानि परे वधा द्वाद                                               | ક્ષાકોલ કે          |
| 300                                                        | 1131936              | रभ३ सुल्यं दर्शनम्                                                   | * \$18188 <b>\$</b> |
| २१८ ज्योतिषे भाषाच<br>२१९ ज्योतिषेकेपामसत्यक्षे            | 3181604              | रिष्य त्तीये शब्दावरोधः संशोकजस्य                                    | રૂ! ૧ ૫૬            |
| र १४ वर्गातपक्षतामसत्तव                                    | 1141242              | २५५ तेजोतसधा झाइ                                                     | शश्चर               |
| 17                                                         | <b>D4444</b>         | २५६ प्रवाणामेव चैवसुवन्यासः प्रश्नश्च                                | 41,81¢.8¢           |
| २२० सदिन्द्रियाणि सम्पर्देशादन्यन्न धेष्टात्               |                      | २५७ व्यातमञ्ज्ञानु भूयस्त्रात्                                       | 313130              |
| २२१ बजुतेः                                                 | इ।४।४३८              |                                                                      |                     |
| २२२ विडिवीधियरणः सैयन्धात्                                 | शहाद्व               | २५८ दर्शनाच ्                                                        | इ।१।५५              |
| २२३ वतु समन्वयात्                                          | 3131480.             | 244 35                                                               | 3131323             |
| २२४ तत्पूर्वकत्वाद्वाचः                                    | राधाक्षर             | 350 11                                                               | 2121257             |
| २२५ तस्प्राक्श्रतेश्रः                                     | राशा ३५७             | 361 ,                                                                | ३।३।४२९             |
| २२६ तवापि च तद्वापाराद्विरोधः                              | ३।११५०               | 1797                                                                 | 8131110.            |
| २२७ तथा च.दर्शयति                                          | राइाक्द              | २६३ दश्यवशेष प्रतक्षानमाने                                           | \$1818.6            |
| २२८ तथा चैकवानयतोपनन्थात्                                  | इ।४।४७६              | १२६४ दर्शयति च                                                       | રારારંરથં,          |
| २२९ तथान्यव्रतिवेधात्                                      | \$1513.60            | 364 "                                                                | <b>दादा</b> २६८     |
| २३० तथा प्राणाः                                            | • राक्षश             | रद्दं इर्रोवति चार्या अपि सर्वते                                     | श्राशाप             |
| २३ १' सद्धिगम उत्तरपूर्वाप्रयोरश्चेपविनाशी                 |                      | २६७ दहरं उत्तरेन्यः                                                  | શરાદ્ધર,            |
| तद्यदेपशाद                                                 | 814156               | २६८ दश्यते हुं                                                       | સારાર્વ             |
| २३२ तद्धीनत्वाद्थैवत् '<br>२३३ तद्वम्यावमारम्भणशब्दादिभ्यः | शक्षादर्द            | २६६ देवादिवदंपि छोके                                                 | R11151,             |
| रव्य वद्गनस्यातिपत्ती रहित संपरिष्वकः                      | -शाशापप              | २७० देहयोगाद्वां सोपि                                                | इ।राटर्ज            |
|                                                            | 31917                | २७१ घुम्बाद्यायतनं स्वराद्यात्                                       | शहाह०७              |
| असलरूपणाभ्याम्<br>२३५ तद्रभावो नाडीपु तच्छृतेरातमनि च      | हो सार ०<br>स्वारा १ |                                                                      | 8181454             |
| २३६ तदभावतिर्धारणे च प्रयुक्तेः                            | शहाक्षर              |                                                                      | ٠.                  |
| २३७ सर्वामध्यानादेव तु तश्चिमात्सः                         | राज्ञार              | The same of the same of the same                                     | शुरा१९०             |
| रे३८ तद्व्यक्तमाह हि                                       | हारा <b>१</b> ३७     | ं २०६ धर्मीवपतेश्र                                                   | शशहरू               |
| रेड्र वदापीतेः संसारव्यपदेशातः                             | 515103               | a water with which the many                                          | शश्हण               |
| वेश्वव शदुपर्यपि बादसयणः संभवातः                           | शश्चाददद             | A . m' potentint                                                     | શાયારૂપ'            |
| रेथा तदोकोभन्वसन तदाकाशितवारी                              |                      | म                                                                    |                     |
| विद्यासामध्योत्तरहेपात्वनस्यति-                            |                      | २७७. म.कमाविभागादिति चेबानादित्वात्                                  | शशायक               |
| : योगाच हारांनुपृहीतः ज्ञताधिकय                            |                      | २०८ त च कर्तुः करणस्                                                 | रारा ११८.           |
|                                                            |                      |                                                                      |                     |

| -: . ,                                            | અ. વા. પૃ. 1         |                                             | अ. पा. पृ.         |
|---------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------|--------------------|
| '२७९' न च कार्यं प्रतिपत्त्यभिसंधिः               | शहा१ द ७             | ३१५ नोपमर्देनातः                            | शराज्य             |
| ्रिट० न च पूर्यायादुष्यविरोधो विकास-              |                      | प                                           |                    |
| दिभ्यः, • • • • • • • • • • • • • • •             | रारा १०६             | ३१६ पञ्चवृत्तेर्मनीवधापदिश्यते              | शशाइ७८             |
| २८१ न च स्नातमतद्वर्माभिलापात्                    | शशप्रप्र             | ३१७ पटवंच                                   | राशक्द             |
| २८२ न चाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तद-                |                      | ३१८ पत्नादिशब्देभ्यः                        | शश्चदरपु           |
| योगास्                                            | ३।४।४९६              | ३१९ पत्युरसामञ्जलाव                         | रारा१०८            |
| '२८३ न तु दृष्टान्तभावात्                         | રાશકર                | ३२० पद्योम्बुबचेत्तवापि                     | राराग्रध           |
| '२८४ न तृतीये तथोपळच्येः                          | રાગાયર               | ३२१ परं जैमिनिसुंख्यत्वात्                  | क्षाइ।३३७          |
| '२८५ न प्रतीकेन हिसः                              | शशार०                | ३२२ परमतः सत्नानसंबन्धभेदन्यपदे-            |                    |
| २८६ न प्रयोजनमस्त्रात् •••                        | शशाद                 | दोभ्यः                                      | ३।२।१७९            |
| '२८७ न भावोऽनुपछड्येः                             | शशादिष               | ३२३ परानु बन्द्रुतेः                        | राइ।१२५            |
| २८८ न भेदादिति चेख प्रतेकमतद्वचमात्               | इ।२।३१०              | ३२४ पराभिष्यानातु तिरोहितं तती झस           |                    |
| . १८९ न वक्तुगुरमोपदेशादिति चेद्रध्यात्म-         |                      | बन्धविपर्ययो                                | ३।२।८६             |
| त संयन्धभूमा द्यासिन्                             | शशहरुष               | ३२५ परामरी जैमिनिरचोदना चापनदति हिं         | इ।४।४५४            |
| २९० न वा तस्तद्भावाश्चतेः                         | <b>ટ્રારા</b> ષ્ટ્ર  | ३२६ परेण च राज्यस्य तादिष्यं भूयस्यास्त-    |                    |
| २९१ न वा प्रकरणभेदात्परोबरीयस्त्वादिवत            |                      | स्वस्थः                                     | र्वाज्ञीष्ठवक      |
| ,२९२ न बायुकिये प्रधगुपदेशात्                     | र्शिशवद              | २३% वारिप्रवार्थी इति चेन्न विशेषितस्वात्   | 3181808            |
| .२९३ म वा विदीपात्                                | 11ર્1રદદ્            | ३३८ वंस्त्वादिवत्तस्य सतोभिग्योक्तयागात्    | शश्चा              |
| .२९४ म वियद्शुतेः                                 | राइ।१                | ३३० परुपविद्यायामिव चेतरेपामनासानाय         | ३।३।२७३            |
| २९५ न विकक्षणस्वादस्य तथास्व च प्राटदा            | द् राशाश्र           | ३३० परुपार्थीतःदाब्दादिति बादरायणः          | มี เกเลร์ร         |
| र्९६ न संस्कृतिपसंग्रहादपि नानाभावादति            |                      | ००० प्रस्पादसवदिति धेत्तथावि                | शशस्               |
| े देकाच                                           | 1181554              | ३३२ पूर्व तु बादरायणो देतुःयपदेशात्         | इ।२११९२            |
| २९७ म सामान्यादप्युपलक्षेम्रेत्युवच हि            | alaibab.             | >>> vágzi                                   | र्वाशायत्रव        |
| छोकापत्तिः                                        | ३।३।४०५<br>१ ३।२।१०५ | 33¥ पूर्वविकल्पः प्रकरणास्यात्कियामानसयत    | (३ ३ ३७७           |
| ,२९८, न स्थानतीपि परस्योभयलिहे सर्वत्र वि         | ह इस्सारण्ड<br>सहाहण | ३३५ प्रथमपदेशाव                             | 415100             |
| रे९९ नाणुरतच्छुतेरिति चेन्नेतराधिकारात्           | द्वादाद <b>०</b>     | ३३६ प्रधिव्यधिकाररूपशब्दान्तरम्यः           | राश्रदे<br>शराध्यप |
| ३०० नातिचिरेण विशेषात ***                         | રાક્રાય્ય            | -३३७ मकरणाच                                 | 1121519            |
| der girtt Stillering and                          | 4131933              | 336 2000114 ***                             | 3171719            |
| ,३०३ नाना शब्दादिभेदात्<br>३०३ नानुमानमतच्छन्दात् | 212157               |                                             | •                  |
| ३०४ नाभाव उपलब्धेः ••• ••                         | . <b>२</b> ।२।८८     | ३४० प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्म-    | 3151384            |
| ३०५ नाविशेषात्                                    | . Sisisis            | श्वभ्यासात्<br>३४१ प्रकाशादिवस्रवंपरः       | राद्याग्रह         |
| •३०६ मासतोऽदृष्टत्वात् • • • •                    |                      | गम्हाराध्यवदा तेवस्थात्                     | <b>हारा</b> ग्रथ   |
| ३०७ नित्यमेय च भावात्                             | . રારાષ્ટ્ર          | "" प्रकृतिश्च प्रतिज्ञारश्चन्तानुपराधान्यः" | शश्चिक             |
| ३०८ नित्योपलक्ष्यनुपलक्षिप्रसङ्गोन्यतर-           |                      | के प्रातिकार स्वा                           | ٠.                 |
| नियमो चान्यथा "                                   | . राह्याग्य          | मधीति च भूयः                                | ३।२।१३४            |
| १०९ नियमाच "                                      |                      | क्षा चित्रपासिवेछिङमाइसस्यः                 | 118645             |
| ३१० निर्मातारं चेके पुत्रादयश्च                   |                      | उथर् प्रतिशाहानिस्पतिरेकाच्छन्देश्यः        | राश्वाद            |
| ३११ निधि नेति चेत्र संबन्धस यावदे                 | <br>શારાવ            | ३४० प्रतिवेधाच •                            | इ।२।१५४            |
| अस्तिवाद्यायाः                                    | . 111133             | ३४८ मितिषेभादिति चर्च शासराम्               | Sellia             |
| , 414 doil\$44av                                  | કાસાર                | ३ ३४९ मतिसंस्यामतिसंग्यानसंभामासः-          |                    |
|                                                   | राशर                 | विष्णेत्राच्                                | . शराभ्य           |
| ,                                                 |                      |                                             |                    |

| 8                                         | र. पा. प्र.      |                                                              | अ. पा. प्र.           |
|-------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ३५० प्रसक्षोपदेशादिति चेन्नाधिकारिक-      |                  | ३८७ मध्रादिवद्वाऽविरोधः                                      | ३।३।४१६               |
|                                           | । ११९१४          | ३८८ महद्दीर्घयदा इस्तपरिमण्डलाम्यास्                         | शशर ३                 |
| ३५१ प्रथमे अवणादिति चेन्न ता एव सुपपतेः   |                  | ३८९ महद्वध                                                   | <b>बाशद</b> ह         |
|                                           | ३ ३५६            | ३९० मांसादिभीमं यथाशब्दमितस्योध                              | राश्वर ११             |
|                                           | 181365           | ३९१ माध्रवर्णिकमेव च गम्यते                                  | 1111211               |
|                                           | ३।१४३            | ३९२ सायामार्थं तु कारवर्षेनानभिन्यसः-                        | •                     |
| ३५५ प्रवृत्तेश्च                          | राशव             | स्त्रहरणाव्                                                  | ३।२।७८                |
|                                           | दिहिण            | ३९३ सकः प्रविज्ञानात्                                        | क्षाक्षावेत्रव        |
|                                           | 311119           | ३९४ मुक्तोपसृप्यस्यपदेशात्                                   | 1121617               |
|                                           | 131410           | ३९५ सुन्धेऽर्धसंपत्तिः परिशेषात्                             | 3151300               |
|                                           | 181168           | ३९६ मीनवदिरेतपामध्यपदेशाव                                    | इ।४।५०८               |
| •                                         | 1913 97          |                                                              |                       |
|                                           | 1816दर्          | य व                                                          |                       |
| ३६२ त्रियशिस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि |                  | ३९७ यत्रेकामता तत्राविशेषातः                                 | श्वीद्वाद             |
|                                           | विश्व            | ३९८ यथाच तक्षीभयथा                                           | राज्ञातरथ             |
| দ                                         |                  | ३९९ पथा च प्राणादि                                           | राशद                  |
|                                           | २।१८९            | ४०० यदेव विषयेति हि                                          | 813140                |
| व                                         |                  | ४०१ यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम                          |                       |
|                                           | शिष्ट्र          | ४०२ यावदात्मभावित्याच न दोपसदर्शनात्                         |                       |
|                                           | 121264           | ४०३ याबद्विकारं तु विभागो छोकवत्                             | 313133                |
|                                           | 813153           | ४०४ युक्तेः शब्दान्तराच<br>४०५ योगिनः मति सर्वते सार्ते चेते | 513160                |
|                                           | 181348           |                                                              | 815165                |
| 72                                        |                  |                                                              | शश्रदेश<br>श्रीशहरू   |
| ५१८ भार्क बाऽनात्मवित्त्वाचथा हि दर्शयति  | 319186           | ४०७ यानः शरीरम्                                              | रागाए                 |
|                                           | 181160           |                                                              |                       |
|                                           | 1३।७२८           | ४०८ रचनानुपपचेश्र नानुमानम्                                  | राश्व                 |
|                                           | राशक्य           | ४०९ सहस्यनुसारी                                              | क्षाडीटट              |
| ३७२ मावे जाग्रहत् ४                       | 1819 66          | ४१० रूपादिमत्त्वास विपर्वयो दर्शनाद                          | शशपद<br>शशपद          |
| ३७३ भूतादिपाद न्यपदेशोपपत्तेश्चेवस् १     | ।१।३८६           | ४१९ रूपोपन्यालाच ··· ···<br>४९२ रेतःसिग्योगोध ··· ···        | भाराज्य <u>ु</u>      |
|                                           | शशद्य            | ४१२ रेतःसिग्योगीय                                            | 41114                 |
|                                           | ।३।६२४           |                                                              |                       |
|                                           | 151839           | ४१३ किङ्गभूयस्वात्तदि वठीयसदिप                               | <b>३</b> ।३।३६३       |
| ३७७ भेदन्यपदेशाच १                        | ।श३२३            | भार किहास                                                    | 51118                 |
|                                           | 111588           | ४१५ छोकवत्तु छोळाकैवल्यम्                                    | शशाद                  |
| 3 4 - 2 - 3                               | 121616           | व                                                            |                       |
| 369 marie 22 0                            | 205181           | ४१६ चदतीति चेन्न प्राञ्चो हि प्रकरणात्                       | 181584                |
| १८२ भोद्रापत्तरविभागानिक साम्योगान        | IZISOS           | ४१७ चरुणाचाचीन्द्रभनापती                                     | 8151300               |
|                                           | राग्रह           | ४१८ थान्यान्ययात्                                            | 4181651 A             |
|                                           | niama.<br>IBisoa | ४९९ वाळानसि दर्शनाच्छव्दाच                                   | शशास्त्र              |
|                                           | 814143.          |                                                              | 21416:#<br>5 3 450    |
| 4C4 HOME                                  | ।३।७२५           |                                                              | र्वाज्ञीहरू<br>राशाउक |
|                                           | 151258           |                                                              | SIBISOS<br>SISIEZO    |
|                                           |                  | and samples a nated standalf.                                |                       |

8008

| अ. पा. पृ.                                                                      |                                                    | अ. पा. पृ.        |
|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------|
| ४२४ विकारशब्दान्नेति चेन्न प्रासुर्यात् १।६।६०३                                 | ४६० शब्दाच                                         | , शश्रु           |
| ४२५ विज्ञानादिसावे वा तदप्रतिषेधः २।२।११८                                       | ४६९ दाब्दादिभ्योन्तःप्रतिष्ठानावेति चेन्न          |                   |
| ४२६ विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतस्वात् ३११५१                                      | तथादशुपदेशादसंभवाखरूपमपि                           |                   |
| ४२७ विद्येव तु निर्धारणात् २।३।३७९                                              | चैनमधीयते                                          | ११२१५६७           |
| ४२८ विधियो धारणवर्त ३।३।४६७                                                     | ४६२ शब्दादेव प्रमितः ••• •••                       | शशाहरइ            |
| ४२९ विपर्वयेण तु ऋमोऽत उपपचते च राश्वा२९                                        | ४६३ शमदमाद्यपेतः स्थातथा तदिपेस-                   |                   |
| ४३० विप्रतिपेधाच २।२।११९                                                        | दल्लया तेपामवस्थानुष्टेयत्वाद्                     | <b>ई।</b> शक्रद्र |
| ४३१ विप्रतिपेधाचासमञ्जसम् शशश्च                                                 | ५६% शारीरश्रीभयेपि हि भदेनैनमधीयते                 | भारापपद           |
| ४३२ विभागः रातवत् ••• ः ३।४।४४४                                                 | ४६५ शास्त्रहमा त्पदेशो वामदेवनत्                   | शशहरह             |
| ४३३ विरोधः कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्ते-                                        | ४६६ शिष्टेश्च                                      | <b>बा</b> बाधरण   |
| देशनात् १।३।७०६                                                                 | ४६७ द्युगस्य तद्वनाद्रस्थवणात्तदाद्रवणा-           |                   |
| ४३४ विवक्षितगुणोपपत्तेश्च ।।२।४५२                                               | सम्बर्त हि                                         | शश्चि             |
| ४३५ विशेषं च दर्शयति ४।३।१४८                                                    | ४६८ दोषत्वात्पुरुपार्थवादो यथान्येष्विति           |                   |
| ४३६ विद्योपणभेदन्यपदेशास्यां च नेतरी शारापद्य                                   | जैमितिः ••• •••                                    | કાકાકર્ય          |
| ४३७ विशेषणाच १।२।५३७                                                            | ४६९ श्रवणाध्ययनार्धप्रतिषेधारस्यतेश्र              | शहाजहर            |
| ४३६ विरोपानुम्रहश्च ३।४११९१                                                     | ४७० श्रुतत्वाचे                                    | 31415.80          |
| ४३९ विहोपितस्वाच अ।३।१०५                                                        | 801 ,,                                             | ३।२।१९०           |
| ४४० विहारोपदेशात् २।३।१०६                                                       | ५७२ खतेश्र                                         | হাগাধ৹ই           |
| ४३१ विहिचत्त्वाद्याश्रमकर्मावि ३।४।४८७                                          | ४७३ शतेस्य शब्दमूलस्थाव                            | સાત્રાકર          |
| ४४२ वृद्धिहासभाक्त्यमन्तर्भावादुभय•                                             | ५०० धतोपनिपत्कगत्वभिधानाच •••                      | ૧ારાપક્ર          |
| सामअस्यादेवम् ३।२।१२९                                                           | ४७५ श्रुत्वादिवलीयस्वाच न वार्थः                   | ३।३।३८४           |
| ४४३ वेधावर्धभेदात ३।३।२७५                                                       | ४७६ श्रेष्ठा                                       | शक्षात्रव         |
| ४४४ वेद्यतेनेव ततसञ्जतः ४।३।१ १३                                                | स                                                  |                   |
| ४४५ वेधस्योज स स्वप्नादिवर्ते ••• ४।४।५।                                        | ४७७ संज्ञातश्रेतदुक्तमित तु वद्पि                  | श्रीशरक्ष         |
| ४४६ वेळक्षण्याच २।४।२०८                                                         | ४७८ संज्ञामूर्विक्रसिस्त त्रिवृत्कृषेत             |                   |
| ४४७ वैरोब्यान सदादस्तद्वादः राधारशेव                                            | इपदेशात्                                           | राधारे०८          |
| ४४८ वैश्वानरः साधारणक्रन्यविशेषात् १।२।५७२                                      | ४७९ संयमने व्यनुभूवेवरेपामारोहावरोही               |                   |
| ४४९ वेपम्यनैर्ध्वे न सापेक्षत्वात्तथाहि                                         | वित्रशंतात ••• •••                                 | श्वाश्व           |
| दर्शयति शाश९                                                                    | करत शेरकाम्बरामशीत्तद्वभावाभिकापाच                 | 1151283           |
| ४५० व्यतिरेकस्त्रज्ञावामावित्वास तप-                                            | भट्ट स एवं त कर्मानुस्मृतिशब्दावाधम्यः             | ३।२।९८            |
| 61444                                                                           | ४८२ संबद्धादेव च वन्तुतेः                          | 8181300           |
| क्रमी व्यापरिकार्यास्त्रप्रशासन्त्रात्ताः                                       | ४८३ सर्वाधावास                                     | Siling            |
| and adicable electrical are                                                     | प्रदेश मंद्रवे सृष्टितक हिं ··· ··                 | <b>ब्रा</b> श ४३  |
| ४५३ व्यविहारो विशियन्ति हीतरवत् ३१३१३३ व<br>४५४ व्यवदेशाच क्रियायो न चेक्टिदेश- | ४८५ सहमतेविद्येपितस्याच                            | राधा १६०          |
| विषयंयः २।३।१३३                                                                 | ४८६ समन्यासमयाव्                                   | इ।४।४३८           |
| ४५५ ब्याप्तेश्च समञ्जातम् शृश्चा२४०                                             |                                                    |                   |
| ส                                                                               | यस्पितेः                                           | शशाध्य            |
| 2191998                                                                         | ४८६ समाक्यांच्                                     | 1181414           |
| ४५६ शक्तिवर्षयेयात्<br>४५७ सस्द् इति चेबातः मभवाध्यक्षाः-                       | ४८९ समाध्यभावाच                                    | <b>राशा11</b> ६   |
| minatural *** *** Illiand                                                       |                                                    | शुस्त्र           |
| " 1151848                                                                       | ४९१ समाननासकपत्वादायुवायप्यविशेषो<br>दुर्शनाप्यसम् | 1131231           |
| ४५९ सन्दर्भावीऽकामकारे ··· •·· राशावट                                           | ् इश्रीनास्यूसम्                                   | 11414.1           |
|                                                                                 |                                                    |                   |

| t .                                                                  | છા. પા. <b>પૃ</b> .]] |                                     |       | अ. पा. पू.         |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------|-------|--------------------|
|                                                                      | Ϋ,                    | १२६ सोध्यक्षे तदुपगमादिस्यः         | •••   | शश्र               |
| ९२ समाना चामृत्युपक्रमादसृतःचं                                       |                       | ५२७ स्तुतयेऽनुमतियां                |       | રાશાયલર            |
| चानुपोध्य •••                                                        |                       | ५२८ स्तृतिमात्रमुपादानादिति चेद्रा- |       | 2                  |
| १९३ समाहारात्                                                        | शशपद                  | पूर्वत्वात्                         |       | इ।४।४०२            |
| १९४ समुदाय उभयदेतुकेपि तदपार्थिः                                     |                       | ५२९ स्थानविद्येपादाकाशादिवन्        | ***   | 3131164            |
| ४९५ संपत्तिरिति जैमिनिस्तथाहि वर्शयति                                |                       | ५३० स्थानादिस्यपदेशाच               |       | शशापर              |
| ४९६ संपद्याविभीनः स्त्रेन शब्दात्                                    | वाशास्त्र             | ५३१ स्थित्यदनाभ्यां च               |       | शहादश्             |
| ४९७ संबन्धादेवमन्यत्रापि                                             | रायायक                | ५३२ स्पष्टो क्रेकेपाम्              | ٠,٠٠  | શારાહર             |
| A 14 (14 4/2) (144                                                   | इ।इ।२६८               | भाव सारित स                         |       | राइ।१३६            |
| ४९९ संभूतिद्युक्याहयपि चातः<br>५०० संभोगपापिरिति चेन्द्र वेदीरमार्यः | राश्यवर               | 438                                 |       | 314183             |
|                                                                      | 1141814               | 434 ; ,                             | ٠     | . श्रीशहर          |
|                                                                      | रारावार               | ५३६ सम्वेते च '                     |       | क्षांश्रद          |
| ५०२ सर्वथानुपपत्तेश्च<br>५०३ सर्वथापि च एवोभयटिङ्गात्                | ******                | ५३७ सायतिष च छोके                   | •••   | 313144             |
| . ५०३ सर्वधापि त एवाभपाउङ्गात्<br>. ५०४ सर्वधर्मोपपत्तेत्र           |                       | ५३८ सर्वमाणमनुमानं साहिति           |       | शशपदद              |
| . ५०५ सर्ववेदान्तप्रत्ययं चौदनावविशेपात                              | इ।३।१९३               | ५३९ स्मृतेश्र                       |       | शशास्त्र           |
| प॰ १ सर्वाचानुमतिश्र प्राणात्मये वहर्शनात                            |                       | 480 ",                              |       | શેરા ૧૧૬           |
| ५०७ सर्वापेक्षा च यजादिश्वताश्ववद                                    | 3181890               | ५४१ स्पृत्यमवकाशदोपप्रसङ्ग इति है   |       |                    |
| ५०८ सर्वाभेदादन्यप्रेमे                                              |                       | स्मृत्यनयकाशदोपमसङ्गात् -           |       | 21919              |
| भ०९ सर्वेषिता च तहतेनात                                              |                       | ५४२ साचेकस प्रवतस्वत                | •••   | 21316              |
| ५१० सहकारियोग च                                                      |                       | ५४३ स्वपक्षदोपाच                    |       | <b>213183</b>      |
| ५११ सहकार्युग्तरविधिः पत्रेण तृतीर्थ                                 |                       | 488 "                               |       | राशाय              |
| सद्भा विध्यादिवस्                                                    |                       | ५४५ खशस्दीनमानाभ्यां च              | •••   | राद्राहप           |
| ५१२ साक्षाचीभवान्नानात्                                              | · · · · · ·           | ५४६ खालना चोत्तायोः                 |       | 312146             |
| ५१३ साक्षादप्यविरोधं जीमितिः                                         |                       | ५४७ स्वाध्यापंस्य तपात्वेन हि समा   | -     | 33140              |
| ५१४ सा च प्रशासनात्                                                  |                       |                                     | 41.42 | ફાફા <b>ર</b> ુંપ  |
| ५१५ सामान्यापत्तिकृपपत्तेः                                           | . গাহান্ট             |                                     |       |                    |
| ५१६ सामान्यातु                                                       | ફારા૧૮%               |                                     | ٠,    | ยเยเรเช            |
|                                                                      | ชเฐเราฯ               |                                     | ••••  | . sisies           |
|                                                                      | ⊶ '३।३।२८'            | ५५० स्वामिनः फल्धुतेरित्यात्रेयः '  |       | SIRIRE             |
|                                                                      | •• ગ્રાકાક            |                                     |       | • .                |
|                                                                      | •• शरापद्             |                                     |       |                    |
|                                                                      | •• शहाव्यः            |                                     | •••   | साधाउद्दय          |
|                                                                      | 118165                |                                     |       |                    |
|                                                                      | 8151 <i>0</i> ,       |                                     | •••   | इ ३ २४१            |
| परेश सूचकन्न हि अतेराचक्षते च तदि<br>परेभ सेव हि.सखादयः              |                       |                                     | nd .  | शशहरुष्ट<br>शहरहरू |
|                                                                      | इ।इ।३३                | 2   232 Sarelinidated 1911.         | ••••  | 31.3               |
|                                                                      |                       |                                     |       |                    |

# श्रीमवणुभाष्योवृतानां प्रमाणवाक्यानां सूचीपत्रम्।

# [ सर्वत्र अध्यायपादपृष्ठाङ्काः निर्दिष्टाः ]

### उपरिनिर्दिष्टस्थलाक्षरप्रन्थस्थान्तरसंकेतस्चका आडग्लाङ्गः

अधर्ववेदः ।

वैश्वानरो न ऊत्या० १,२,५९१ 6.35.1

आदित्यहृदयम् ।

ध्वेयः सदा० १,१,३४८ 55

न दुदाति० ३,४,५०१ 10.14.6.7

आपस्तम्बश्रोतस्त्रम्। अप्रिधोमेन यजेतः ३,३,२०० 10.2.1

अपिटोसेन स्वर्गकामो यजेत० १,२,१९१ 10.2.1 अथातो दर्शपूर्णमासी० १,१,४७ 1.1

पुत्रयां निपादस्थपति १,३,७३८ 9.14.12 महिन्दो मह्मा० ३,४,४३८ 3.18.1

बमुत्विजं कामयेतायम्० ३,३,३२३ 11.1.4 यदा प्रथिषी० ४,३,१०४ 1.13.5 श्रीभूते वडालं वर्णाते० ३,२,९० 4.4.1

<del>ईशावासम्</del> ।

भन्धं तमः० १,३,८१५ 12 असुर्था नाम ते० ३,४,४६० 3

वांसे प्रेस ३,४,४६५ 3 ऋऋसंहिता।

भन्नाह ५,२,८२।४,४,२०६ 2.2.24 भनि त्या शूर० ३,३,२८३ 5.3.21 भानीदवातन्व २,४,१७३ 8.7.17 भारत जानन्त.० ३,३,३४७ 2.2.26

णाल जानन्त.० ३,३,३४७ 2.2.20 ऐताबानस्य० १,१,३८६ 10.9.3 क इह प्रवोचत्० १,४,९१५ 3.54.5

चन्द्रमा मनसः० ३,१,२५ 10.90.13 वम आसीत्० १,४,९१२ 10.129.1 वसु स्रोतारः० ३,३,३४७ 2.2.26

तो वा,४,२,८२१४,४,२०६ 2.2.24 दिवीव चसुराततम् ७,४,१९८ 1.22.20 पादोल विश्वा० २,३,१३४ 10.90.3 पुरुष प्रेदम् ७ २,३,१३४ 10.90.2

यज्ञेन यज्ञमयजन्त० ३,३,७०८ 10.91.16 विश्वतश्रष्ठाः० ३,२,१३७ 10.81.3 केतरेयोगनिषदः।

अप्रियोग्भृत्वा० २,१,२०।२,४,१८२ प्रत्ये १२७ म० स्० र आहमा बै॰ १,१,२१९।१,१,२११ 1.1.1 तथोई सोसी॰ ३,३,३१६ 2.12.2 नान्यस्कियन॰ १,१,२१९ 1.1.1 स सुमान्॰ १,१,२१९ 1.1.2 स ऐसत् १,१,२१९।१,१,२१९ 1.1.1

चेतरेयत्राह्मणम् ।

नापुत्रस्य छोकोस्ति॰ ३,४,४३४ 7.13.12 .

कठोपनिपद्।

अनाधनस्वस् १,४,८४५ 2.8.15 अस्यत्र धर्मात् १,४,८५१ 1.2.14 असाध्यसस्पर्तत् १,४,८५५ 2.3.15 असाधीतामध्यस् १,२,१६७ 3.15 अस्ताना प्रस्यः १,३,१६१ 2.4.13 आसानं स्थितं चिद्विः १,४,८६१ 1.1.8 आसीन्द्रवसनोयुक्तं १,४,८६२ 1.3.4

आसीनो ब्रास्० १,२,११७ 1.2.20 इन्द्रियानी इसार्० १,५,८१२ 1.3.4 इन्द्रियमी वरा सर्पाठ १,६,८१०,१६,५५ 1,3.10 सर्व विक्ती ० १,३,५०६ 1.3.1

एकस्रधा २,३,१३६ 2.5.11 एप सर्वेषु भूतेपुरु १,४,८३६,८४७ 1.3.12 कश्चिद्धीरः ३,२,१३७ 2.4 1

गुहां प्रतिष्टी० ४,२,८७ 3.1 त्रवीप्जैतायन्० १,३,६६० 6.16 इड्सते लडम्पया० १,४,८३६ 1.3.12 देवेरतारि १,४,८५१ 1.1.22

न जायते० १,२,४९४।३,३,४७ 1,2,18 न सप्र स्पी माति० १,३,६८८ 2.5.15 न स पुनः० ४,४,१५५ 2

नेपा तर्केण० १,१,२७११,२,१५२१४,४,२०६ 1.2.9 पुरुवाझ पर किंचित्० १,४,८३१ 1.3.10 म ते मरीमि० १,४,८४८ 1.1.14

बुद्धि तु सार्थि० २,४,८३२ 1.3.3 मनसस्तु परा युद्धिः० १,४,८३० 1.3.10 मनसेय २,२,११७।३,२,१२७।३,४,५०४ 4.11

महतः परमन्यकं० १,४,८३१ 1.3.11 महान्तं विश्वम्० १,४,८६७ 1.2.22

सृत्योः सः० ३,२,११२ '4.11 ' '.

सत्यर्थस्वोपसेचनं० १.२.४८८ 1.2.25 य एप समेप० ३.२.७६.९० 2.5.8 यहिंदें किंच 1.3.४५७ 2.6.2 यस्य प्रता च अर्थ च० १.२.४८८ 1.2.25 वेयं वेमे ० १.२.५१६११.४.८५१ 1.1.20 स स्वं किमध्येषि० १.४.८४८ 1.1.13 सर्वे वेदाः० १.१.२४२११.४.८५१,९१५११.२.१३७ 1 2 15 मोध्यतः पारं १.२.५१७ 1.3.9 कालाग्रिरुदोपनिपद्र । न म पनगवर्त्तते २,३,८८ ३० केतोपनिषद । अविज्ञातम् ३.२.१०९ 2.11 कौपीतक्यपनिपत् । अग्निडोर्क प्र. १.०५ I.3 अध खल प्राण एव० १,१,४०४ 3,3 अथ सल यथा प्रशानां ० १.१.४०८ ३.३ अधारियम्प्राण:o 3.2.9o 4.19 भानन्दीजरीमतः १.१.३९४,३९६ 3.9 एप च पव साध्र 2.२,१९३ 3.9 पप व प्यासाय 1.1.२६८ 3.9 पप छोकपाङः० १,१,३९२ 3,8 पप छोकाधिपतिः १.१,३९४ 3.9 एप क्षेत्र साध कमें कारयति । १,१,१०० 3.9 केप पतत् १.४.९२३ 4.19 खमेव में घणीप्त 1.1,3 98 3.L ग पाचं विभिज्ञासीत० १.१,३९६,४०४ 3.8 म हि प्रजापेतीयः० १.१.४०८ 3.3 मजया शरीरं ० २.३,७९ 3.6 मतर्वनी ह वै॰ १,१,३ १२।३,४,४७४ 3.1 प्राणेन द्वायामिक्सन्० १,१,३९२ 3.2 माणो य अहं 1.1.8**0**0 3.2 प्रमेष एतत १.४.६२६ 4.19 यमधो निनीपति ३.२.१९२ 3.9 ये के पासात् १,३,५५ 3.3 ये के बासाव ३,१,४४,५३ 1.2 यो ये माणः १,१,४०४,४०८ 3.4 बचारं विद्यात् १,१,३९६,४०४ 3.8 स पूर्व देववानं ४,३,९८,१०१,१०३,१०४,११७ 1.3 स मतापतिसो इं ४,३,1३० 1.3 स म आप्नेति ।,1,3 ६६ 3.0 स बराध्नाम् २,३,५५ 3.3 सद क्षेत्राचित् १,३,४०८ 3.4 कार्य म कंपन है, है, दे . 1.19

चिन्तयंथेतसा ३.३.३१३ 3 णजवरीं जपन ३.३.३१४ 2 परमञ्जीतद्यो धारयति० ३.३.३ १३ 3 गोपालोत्तरतापनीयोपनिपत् । यक्त्रमी मंस्थितः क्षणः० ३.३.२१७ 2 स होवाच तं हि ३,३,२१७ 1 गीनमसत्रम् । उदाहरणे जिहाच्छेदः० १,३,७४९ 12.4 छान्दोग्योपनियतः। अधियोहरह: ४.३.९०३ 5.10.2 क्षथ खल फनमय: १.२.४४० 3.14.1 अथ र आत्मा १.३.६७० 8.4.1 अध य आत्मा स सेतः १.३.६७० 8.4.1 अथ य बहारमानं ३.२.१८१ 8.1.6 अथ य एतानेवं • 3.39९५ 5.10.10 अथ य एपीन्तरक्षिणि १,१,३३७।१,२,५३० 4.15.1 अथ यदतः परः १.1,1 ७७ 3.13.7 अथ यदिदमस्मिन प्रहापरे १.३.६५३ 8.1.1 अध वर्षेतदमात ४.३.९८ 8.6.5 अथ च एप संप्रसादः ४,२,८८४।४,३,९८,१०० 8.8.4 अथ योथं भगवः १.२.५३० 8.7.4 अथ या सर्वेस १.४.९७७ 3.14.1 अथ ह शीनकं च कापेयं १.३.७४४ 4.3.5 अथ होवाच सत्ययझं० ४.१,२९ 5.13.1 अधारमादेश: 3.3.४१९ 7.25.1 अधेतयोः पाधोः ३.१.५२।४.३.१०१ 5.10.8 अधीहि ३,४,४७४,४०६ 7.1.1 अधीहि भगव इति १,३,७५७ 7.1.1 भध्यातमम् १,१.३३७ 1.7.1 अनेन जीवेनात्मना १,४,८७८।२,१,८८,१०२।२,३,५८} ₹,₹,144 6.3.2 अध्रमयं हि सोम्य २.४.२११ 6.5.4 अपि या समादेशम् १,४,६६१ 6.2.1 भवमारमापहत्तपाप्मा २,३,५४ 8.1.5 अशारीरं पायक ४,४,१६२ 8.12,1 असी वा आदित्यः १.३,७२५।४,१,२९,३१ 3.1.1 भ इ सारे त्वा १,३,७४० 4.2.3 भाकाशसम्बं महा १,४,९३० 6.8.1 आकासो ये १,३,७६४ 8.14.1 भाकातो संवेतेम्यः १,१,३६० 1.9.1 भाषायेवान् ३,४,५०५ 8.15.1 भाषायंकुलान्। ३,४,४३६,४८०।४,१,४४ 6,14,2 भारतत प्रेरं सर्वम् ४,४,१८२ 7,26,1

गोपालपर्वतापनीयोपनियम् ।

आसात एवेदं सर्वम ३.३.३७४ 7.26.1 आत्मरतिरात्मकीद: 3.3.861.8.8.96२ 7.25.2 आसानं स्वयम ३.२.८० 6.2.2 आत्मेवेदं सर्वेम १.१.१९६.२८११३.३.३९९ 7.25.2 आदित्याचन्द्रमसम् ४.३.१०७ 4.15.5 आहित्यों वे देवमध्य १.४.८८४ 3.1.1 भाडारहावी 0 3.8.864 7.26.2 इस्रचित्रेयतम १.१.३३७ 1.6.8 इम मानवम १.२.५३३ 4.15.5 बटेनि ह वे 1.1.330 1.6.7 उभावप्यस्मिन ३,२,१८३ 8.1.3 एकमेवाद्वितीयम् १,१,१९६,२१९।३,२,१४६ 6.2.1 पक्ततं १.३.७०७ 8.11.3 एतदम्मतम १.२.५३० 4.15.1 यतमितः केल १.३.५५९ 3.14.4 प्रतेन प्रतिपद्यमानाः ४.४.२१० 4.15.6 एतं संबद्धामक १.२.५२८ 4.15.4 पवं पञ्चलेतं ३.३.४०१ 7.25.2 भूप भारमापहत १.२.५३१११.३.६६१ 8.3.4 पुर आत्मेति होवाच १,२,५२४ 4.15.1 99 2 930 9.2.426 4.15.4 Q 3200: 1.2.433 4.15.5 पुत्र सर्वेश्यः पाष्प्रभयः १.१.३३७।१,१,३४३ 1.6.7 पेतदासवित 3.२.८०।४,१,८ 6.8.5 ॐमिलेदशाम ४.१.५० 1.1.1 कतमा सा देवता १.1.3६९ 1.11.5 गायश्री वा इदम् १.१.३७५.३८५ 3.12.1 बाकायण: 3.8.844 1.10.5 जानश्रतिहिं पीत्रायणः १.३.७३९ 4.2.3 जायस्य ४,३,९९ 5,10.8 ज्यायान्दिव: ३,२,१८८ 3.14.3 ज्ञानादेव सु कैवल्यम् ३,३,३१८ 7.1.3 वत्तंत्र पृक्षत २,१,२०।१.१,२१९।१,४,९०७ 6.2.3 वचेजोसजत १,४,९०७ 6.2.3 स्वतित 1.1.3 % 6.9.4 त्युरुपोऽमानवः ४,३,१०७ 4.15.5 त्रप्रसमयं हि २,३,२५ 6.5.4 तस्तत्यम् ३,२,८० 6.8.5 वदन्वेष्टस्यम् १,३,६७० 8.1.1 वदेशत १,१,२१९।२,३,३ 6.2.3 सदेवानाम्ब्रम २,३,२८ 5.10.4 वर्षेक भाद्य: 1,४,९१२ 6.2.1 तम इत्थं विदुर्व ३,१,१०।४,३,९८ 5.3.10 वस इह रमणीयचरणाः ३,1,३६ 5,10.7

तराधेपीकातलम ४.१.४० 5.24.3 नहारमधि हिरामा ४.४.१९५ 8.3.2 सहादक्त १.२.५९० 5.10.1 तद्यवस्थित १.२.५२५ 4.15.1 audia: v.v.cc 8.6.5 नयोध्येमायन ४.४.२३० 8.6.6 वरति श्रोकम १,३,६२४।३,३,३१८ 7.1.3 नमाराय क च वर्षति ३.१.५६ 6.2.3 तसादात्र क च शोचति ३.१.५६ 6.2.4 तस्य तावदेव चित्रम १.४.५१४ 6.14.2 तस्य सर्वेप छोकेष ३.३.४०५ 7.25.2 नम्य ह वा एतस्यैवं० १.१.३७७।३.३,३७४,३९०,४२१। 8.8.162 7.26.1 तम्य देतस्य ४.२.८६ 4.4.2 त्रिपादस्य १.1.3८० 3.12.**6** रवं कमारमानम् ४,१,२६ 5.14.1 जा अज़सराजन्त २.३.२३ **6.2.**4 जा आप तेकात २.३.२३ 6.2.4 सान्द्रानवनीय १.३.७४७ 5.11.7 सावानस्य १.१.३७४.३८५ 3.12.6 तासी विवतम् १,४,८७६ 6.9,8 देविक्स ४.३.९८ 5.10.1 देवा अर्थ ३.1.43 5.7.2 न्य प्रनः ४.४.२१० 8.15.1 # 9841 V.R. 96 7.26.2 न पश्यो मध्यं ० ३.३.४०७ 7.26.2 न स प्रनः १,१,२०४१३,४,५१६ 8.15.1 न ह वा प्यंबिदि ३,४,४८५ 5.2.1 नास्मविन्त्रतं सेव ३,३,३६७ 7.1.3 नातमवित ३,३,३९५ 7.1.3 नाम्बरपश्यति ३.३,४०६ 7.24.1 नेतदमाझणः १.३,७४८ 4.4.5 पञ्च प्रस्पास्ततः १,1,३८० 3.12.6 पञ्चम्यामाहुतावायः ३,१,६,१५ 5.3.3 पादोख विधा 1,1,3 00 3.12.6 पादोख सर्वा 1.1,208 3.12,6 प्रस्तोत्तर्या देवता 1,1,1६९ 1.11.4 ग्राणबन्धनं हि ४,२,६३ 6.8.2 बह खाम 1,1,२1९ 6.2.3 ਸਮੇਰ v.v.196 7.23.1 सनोमयः १,२,४४० 3,14.2 य प्तमेव विद्वान ४,१,२९ 3.19.4 य पुषोन्तरक्षिणि ३,२,१८३ 1.7.5 य प्योन्तरादिये ३,२,१८३ 1.7.5

यय मान्यत्पत्रयति १.१.२८१।१.३,६२४।३.३,३६६,३९०, 89613.8.83818.8.962.986.200 7.24.1 यग्रेतस्यरुपः १.१.२१६ 6.8.1 यथा कप्यासं पण्डरीकं १.१.३३७ 1.6 7 यथा शकतिः ४.२.६३ 6.8 2 यधेकेन मन्पिण्डेन १.४.९६१ 6.1.4 यथेवेह कर्मजिता १.३.६६६ 8.1.6 यदमे रोहितं रूपम् १.४,८७८ ६ 4.1 यदा कमेस ३.२.८५ 5.2.2 यदिनं किंच तत्सस्यमित्याचलते २.१.०० 6.2.1 यदिदमसिखन्तः १.१.३७३ 3 13.7 प्रदेव विद्या १.१,७६.१२०,१८६।३.३,२७८।४,१,५०, 40 1.1.10 यदेश्य तेन ३.३.३६४।३.४.४४५ 7.1.2 यस्येतमेवं १.२.५७५ 5.18.2 यावान्या अयसाकाराः १,१,६७०,६८८;३,२,१८२ 8.1.3 ये चेमे ४.३.११९ 5.10.1 चेमाधतम २.३.११।४.४,१८१ यो थे भमा १,३,६२४ ' यो वे भूमा तासुख १,३,१६६,१८९,४१८,४,४,१८१ 7.23 1 धो वे भग तदग्राम् ३,३,४१८ 7.24.1 यः सर्वज्ञः २,१,९७।२,३,५४।३,२,१३८ 8.14.2 छोकं वाव १.२.५२६ 4.14 3 पाद्यनसि ४.२.६२ ६ १ ६ वाचारम्भणम्-१,१,१८६।१,४,९।२,१,५५।४,४,१८३ 6.1.4 वातं च दश च ४.२,२०३ 7.26 2 घातं चैका ४.२.८७।४.३.० 8 G G झची देसे ३.४,५०९ 8 15.1

सबैमामोति ४,४,२०३।२०५ 7,26,2 सर्वेरसः ३,३,२४० 3.14.2 सर्वेसामोति सर्वेशः ३,३,४०० 2.6.2 सर्वेसमोति सर्वेशः ३,३,४०० 2.6.2 सर्वेसमो ३,२,१०६ 3.14.2 सर्वेस्पः ३,२,१२३ 3.14.2 सर्वोधि ह वा ज्ञानि भूतानि १,१,३६९११,४,९७८ 1.9.1 स वा पूप पूर्व परवृत् 1,१,२८९११,३,६६२१३,३,४१८, ४२११४,४,१८२ 7.25.2 स वा प्य ३.३.२९ 7.25.2

1.9.1 स वा पूष प्रवेष ११.१,२८१)१,३,६६२।३,३,४१८, १२११४,१०२२ 7.25.2 स वा पूप ३,४,३९९ 7.25.2 सर्वेषु ठोकेषु ३,२,१८१ 8.1.6 सर्वे स्व १२गति ५,४,२०० 7.26.2 सर्वे स्व ५,१,२२ 3.14.1 सहसाम च १,३,६६२ 7.26.2 सस्वे व्यव १,३,६६२ 7.26.2

तुसं त्येव वित्रिज्ञातिकवम् ३,३,३८९ 7.22.1 तैषा चतुष्पदा पश्चिम १,१,३८५ 3.12.5 सोई भगवी मध्य ३,३,३६७,३९७ 7.1.3 सोई भगवः सोचासि ३,४,३६७,३९१ 7.1.3 सोई मप्रतित ३,४,४५५ 7.1.8 साई नप्रतित ३,४,४५५ 7.1.8

खमपीतः ४,४,१६५ 6.8.1 स्रो महिन्नि ३,३,३९८ 7.24.1 स्रो हापीतः १,१,२६६१,४,९६० 6.8.1 जायाळोपनिपटः।

जायाळापानपद् । एक्षेतन्त्रोक्यक्कः १,२६६२ 1 गृहाद्वा० २,५५४१४ ४ मसच्यदिव ३,५,४४५,४६० ४ यदहरेव विरजेत्० ३,४,४३९,४५०,४५५,४६३ ४ जैसिनीयस्ट्रम् ।

अथातो धर्मेदिज्ञासा १,१,६६ 1.1.1 श्रुतिठिद्वयास्य ३,१,१९३ 3.3.13 तैत्तिरीयारण्यकम् ।

अप्तिः पुष्पस्य १,२,०२८ 2.19 पुष्ठे देवा ४,४,१९२ 3.14 प्रमेषं विद्यान् ०,२,१२९५ 3.18 भर्वा सन् प्रियमागः ४,४,१९२ 3.14 यद्योजीवस् ०,१,५४ 3.8 ये पेह सस्येनेस्टान्ते ०,१,४७ 6.5 स्वीपन्द्रसमी १,१,७२४ 10.1.2

तीसरीयोपनिषद् । भप सोमयं १,१,२३१ २.7 भन्नवः प्रथियो १,१,२१ २.1 भपीदि भगवो मझ १,१,२८४,२८८ ३.1 भनेन जीवनामना २,३,५९ ३.10

.

अभवानधारः १.१.१८८ 3.6 अबाख्याः ३.३.२५८।१.३.२५५.२५८ 2.1 अर्थ प्रहा 3.3.२५५.२५८.२५८ **3.2** अवाष्य मनसा सह ३.२.१२५.३७ 2.9 अमद्भा इदमग्र आसीत १.४.९१२।२.१.७७ 2.7 असदब्रह्मति ४.३.१४१ 2.6 असम्रेव स भवति १.४.९१५।४,३,१४१ 2.6 अस्तालोकात १.१.२९१ 2.8 आकाशकारीर वास 116.9 -आत्मन आकाशः १.१.३६१।१.४.९०७ 2.1.1 भारतानं स्वयमकत्त्र २.१.७९ 2.7 भानस्याक्रीय १.४.९४५ 3.6 भारती यहा ३.३.२५६ 3.6 आनन्दं ब्रह्मगो विद्वान् ३.२.१३५१३.३.३५१,३,२,१८३ एत १ ह वा न वंपति ३.३.३५१।२.१,२९६।३,४,४७५ Tá E v. v. us 2.9 पुरानानन्द्रमयम् १.१.२४८.३२५.३३९।३,२,१४२ 8.5 प्तमानस्यम्म, १.१,२६३,२८८ 3.5 पप होत १.१.८८।३२३ 2.7 षप द्येवानन्द्रयाति १.१.२६५।१.४.९४९।४,१,७७,७९ 27 कामरूपनसंचरन २.३.५९ 3.10 किसहं पापमकरवस 3.3.341 2.9 को होत १.१.२६५,३०५ 2.7 वत्सृष्टा २,१,८८ 2.6 वतो वै सव १.१.२३३ 2.7 त्रशस्त्रावम् १,१,२३३।१,४,९७९।२,१,७९ 2.7 वदेपास्युक्ता १,१,२७१,२८०।३,३,४०९।४,३,१३७ 2.1 तपसा ब्रह्म २,३,८19,१,२०४ 3.2 वसादा प्तसात १.१,२६३ 2.5 तस्य यजुरेव शिरः २,४,१५९ 2.3 तस्येष एव १,१,२८६ 2.5 वस्येष एव ज्ञारीर आत्मा ३,३,२५५,२५६ *2.*3 ते ये शतम ३,३,३२९ 2.8 परात्वरं सन्महतः ३,३,२११ 1.5 पृथिव्या ओवधयः ३,३,२५८ 2.1 प्रजया प्रशासिः १.१.१८८ 3.6 वसविदामोति परम १,१,९८,२०३,२५९।१,१,२८८। १,४,८३९।२,३,४,३,३,२७३,३२०।३,३,३२५,३८१, ४०९,४१२।३,४,४३४।४,४,१५५,६५५,१५८,१५९, 160,162,194,710 2.1 बद्दाणा विपश्चिता ४,३,१४८ 2.1 सृपुर्वे बारुणिः ४,१,९९१३,४,४७४ <sup>3.1</sup>

सहान कीर्खा १.१.१८८ 3.6 महान भवति १.३.१८८ 3.6 ब एवं चेड १.१.१८८ 3.6 यतो वा इसानि १.१.९६,१०९,१३८,२३० 3.1 यती याची निवर्तन्ते १,१,२१७।१,२,४१८।१,२,११७। 8.3.80418.3.9418.2.08 2.9 युरा होतेच एतक्षित्रहाये १.१.२३३ 2.7.1 यदा होवेप एतसिबदरम् ३,३,२२४ 2.7.1 गरेप आकाशः १.१.२६५,२८६ 2.7 चेलं वहा ३.३.२५८ 2.1 ये प्राणं ब्रह्मीपासते २.४.१५४ 2.3 यो येद निहितं १,१,९८,२७२।३,३,३८१,४०९।४,३, 13912.2.153 2.1 स्मो व सः १,१,२८६।इ,३,२४३,२५२।४,२,७९ 2.7 रसं हेत्यायम १.१.३२३।४.२.८० 2.7 वायोरिय: २.३.२० 2.1 विज्ञातं चाविज्ञातं च २,१,१६ 2.6 विज्ञानं यहा १.२.४४४ 2.5 विज्ञानं यज्ञम २.३.१११ 2.5 स भागानम् १,१,१५२,१९६।१,१,२३० 2.7 स गुको ब्रह्मणः १,१,३३२।३,३,३९९ 2.8 स सपोवध्यत १,१,३२४।१,१,९५ 2.6 तत्वं ज्ञानसमन्तं सहा १,१,९५,९८,२७२।३,३,२९५, 328,36913,3,80418,3,930 2.1 स यक्षायम १,१,२८४,३३९ 2.8 सर्व व्यात्मनः १.४.९४९ 2.7 म वा पप प्रत्यः ३,३,२५८,२७३ 8.2 सक्तमपि मस १,२,५१४ 2.7 सोकामयत १,१,३२४।१,४,९७६।२,३,४ 2.0 सीअते १,१,२७२,२९१,३११।३,३,३८१,४०९।३,४. 845.840|8'8'45|8'3'855'340|8'8'822. 169,200,200 2.1 सेपानन्दस्य ३,३,३२८ 2.8 तेत्तिरीयब्राह्मणम् । आनीद्वातम्० २,४,१७३ 8.7.17 तस्य तान्तस्य १,३,७९८ 1.1.3 प्रियो दीक्षा ० ४,३,१०४ 3.7.7 प्रजापतिरकामयतः १,३,७२८ 2.1.2 महाविधा॰ ३,३,२६८ 2.4.6 महा भूताना प्रथमम्० ३,६,२६८ 2.4.6 यदुस्नाम्॰ १,३,७३४ 1.5.11 यह धर्विन यजेत अग्रिमेव० ३,३,२३१ 1.4.11

सर्वेश्वदेयेन यजते प्रजा एव ३,३,२३१ 1.4.11

यः कामयेत्र ३,३,९९ 2,2.1

तैनिरीयसंहिता ।

अनाध्यमित ३.३.२२ 2.1.10 अन में दीक्षां 3.3.3 २3 2.1.10 अमतं वे प्राणाः १.३.७५७ 2.6.8 असिन्से ३.३.३३० 6.3.3 आधिनं धन्नललामम ३.४.४३९ 2.1.10 पक पव यजेत ३.२.९८ 5.5.6.7 ऐन्द्राक्षं प्रनः ३.४.४३९ 2.1.15 गहान त्या अन १,४,९०९ अ. 6.5 अ. रडमी तरित ब्रह्महत्याम ३.१.४६ 5.3.12 तदस्मायस ३,४,४९४ 1.3.6 तदेव भतम ३.३.३२५ 10.1.1 तदिष्णोः ३.४.४९४।४.२.८३।४.४,१८९ 1.3.6.9 ने ते ४.४.१८९ 1.3.6.1 ते ते धामान्यधासि ३.४.४९४ 1.3.6.1 दर्शपीणमासाम्याम ३.२,१९१ 1.6.9 देवा चे सम्रमासत १.३.७०७,७२९ 2,9,3 हादश गती: 3.२.९९ 5,5.G.7 वितायेण बजेत ४.४.१८४ 7.1.4 भीग्यात सचि चमसे ३,३,३३२ परमेष्टिनो वा एषः ३.२.१९१ 1.6.9 परोवश्यवतीम् ३,३,३३५ 6.2.3 परप प्वेदम् ३,३,२७३ 3.12.1 परमेष्टिनो वा ३.३,४१८ 1.G.S प्रजापविस्कामयव १.१.१७८ महा देवानां १.३.७२९ 8.4.11 भुकोकाद्रपरि ४,३,१०४ 8.4.5 यमन्त.समन्ने ३,३,३२५ 10.1.1 यः विकारताः स्वात 1,3,011 5.5.4 बदादेश चक्षरिव 3.8.830 G.1.1 य पूर्व विद्वान् दर्शापूर्णमासी ३,३,४१८ 1.6.9 यह्मयाजानयाजी 3.४.४३७ 2.6.1 यस पर्णमयी तहः ३,४,४३७ 8.5.7 येनाएतं सं च ३,३,३२५ 10.1.1 य एवं विद्रांसः ४,४,१८४ 7.5.1 यः कामयेत ४,४,१८४ 7.2.9 यस्मिषितं संचाति ३.३.३२५ 10.1.1 विच्ची। समाजि ३,४,४९४।४,२,३८३१४,४,१८९

चीरदा वा एषः ३,४,४६० 1.5.2 भी भूते ३,२,९९ 5.5.6.7 सम्ब व शीर्थक्याः २,४,३६३ 5.1.7.1 साच्या व देवा। ३,३,००० 7.2.1 शहा वस्त्रित २,४,४९५।४,२,८३ 1.3.6

1.3.6.2

सर्वे दिवोधिपतिः ४.३.१०४ 3.4.5 ऋकसंहिता ।

ਜਵਿਸ਼ਾय: 9.8.949 1.99.91

तापड्यवाद्यायाः । एतेन वै चित्राथं १.३.७४४ 20.12.5 नारायजोपनिपद ।

अतः परं नान्यत् ३,४,४३६ 1.1 अस्मस्यपारे० ३.३.२९४.४१४ 1.1 ਰਵੇਰ ਮਰਜ਼**਼ 3.3.838** 1.1 तस्यान्ते संपिरम्० १.२.६०२ 1.3.2 तस्येवं विदयः ३.४,४७८ 80 यथा वृक्षस्य० २,३,७६ 11 यदेकसन्यक्तम० ३.४.४३६ 1.1 बमन्तःसम्बे ३.३.४१४ 1.1

संन्यासयोगात ३.४.४५६ स. मा. 10.6 निरुक्तम । विकी दानाद्वा० ४.४,१९३ 7.15

न् सिंहपर्यतापनीयोपनिपद् । तमेवं विद्वानः ३,४,४३४,४५७ 1.6 य एवं वदति । ३,३,२९० 2,1

पद्मपराणम् । अतथ्यानि नितथ्यानि० २.२,८४ उ. भ्यागांधेः क्रविवते ० २,२,८४

पाणिनीयधातपाउः । दिव कीटा० ४,४,१९३

पाणिनीयद्विक्षा । अनर्थज्ञश्राल्पकण्डश्र १,१,२१<sub>) 32</sub> गीवी दीघी १,१,२१

पाणिनीयसत्रम् । तस्वकृतवचने मयद १,१,३०३ 5.4.21 तस्य निवासः १,२,५८३ 7.3.3**१** बाचक्रउन्दर्सि १.१.३०६ 4.3.150 वेयताइन्द्रे च १,२,५८३ 7.3.21 मयदवेतपोः १,२,३०६ 4.8.143 ब्यत्वयो महुलम् १,१,२७९ 3.1.85

पाराशरस्मृतिः ।

वेदाशरविचारेण० १,३,७४९ 1.73 मक्षोपनियतः । भइमेर्यतत्त्वाद्याः २,४,१७८ 2,3 उपलब्ध २,४,१६५ 4.8 प्तरी सलकामाः १,३,६४५ 5.2

वसिम्बामायपेवरे २,४,१७८ 2.4 परापर प्ररिक्षण १,३,६४५ 5.5

वाजी च० २.४.१६५ 4.8 पायका० २.४.१६५ 4.8 मा मोर्ड , १ ५०५ 2.3 स प्रेशांचके १.१.२२२ 6.3 स तेजिस परे० १.३.६४५ 5.5 स प्राणमसञ्जल १.१.२२२ 6.3 इली चारातव्यं प्र. २.४.१६५ 4.8 वस्तारणयकोपनिषदः। भग्रयो नहि ग्रह्मते ३.२.१३९,१४० 3.9.26 अप्राची न हि ३.४.४६९ 3.9.36 अन ब्रह्म ३.४.४२७ 4.4.7 अब भिक्षाचर्यम ३.४.५०६ 4.4.22 षय मर्ख: 3.४.४९५ 4.4.7 अथ योन्यां देवतां 3.9.30 1.4.10 षयवा स नेव रेग्रे 9.9.256 1.4.9 भय हैनं जाररकारव: 3,1,22 3.2.1

अधाकासयसम्बद्धः ५.३.५७ 4.4.G भ्यात आदेश: ३.२.१२०.१२२ 2.3.6 अयास्पत्नो २.४.१६० 4.4.2 भयेवरे दःलम् ३,४,४८१ 4.4.14

अथेनमासन्यम् ३.३.२०६ 1.3.3 अनन्तरीबाद्यः २,१,९५, 4.5.13 भमवं वे १.३.४२१ 4.2.4

अयमातमा १.१.३९६११.१.६५७१२,३,४७ 4.4.5 भयमेव स योथं 3,2,110 2.5.1

सर्वाविवछ: १.४,८७३ 2.2.3 मधी प्रहा:० २,४,२६३

असदा इद्यमं २,४,1५७ 2.2.3 असङ्गो ह्ययं पुरुषः १,१,२३०।१,३,७९८ 4.3.15

अस्यूलमन्ण ३,२,१०६।४,४,१९४ 3.8.8 अस्येव आनन्दस्य १,१,३३१।३,४,४७५ 4.3.32

बाकाश ओत: 3.2.134 3.8.11 भारतकामाः ४.२.५७ 4.4.6

आत्मानं क्षीक् १.१.६६ 1.4.25 भारमा वा अरे 1.1.६६ 2.4.5

भारमा वा अरे १,१,६६१४,१,८,९ 3.4.5 आत्मेत्यवोपासीत १,१,६६।३,३,२६० 1.4.7

**आ**प्यायस्य ३।१।२८ 6.2.16 आहर सीम्य ४,२,७४ 3.2.13 देवं सर्वमस्त्रत १,४,९०८ 1.2.5 इदं सर्व यद्यमारमा १,१,१९६।१,४,९३२,९७७ 2.4.6

इयं पृथिवी ३,२,११० 2.5.1 **रहे**व समवनीयन्ते ४.४.१८० 4.4.20

उसे उ हेवैप एते तरति ४,१,४३ 4.4.22

क्सत का के सरवें 3 19.99313.9.994 4.5.15 यतविदिवा ३.२.१३५ 8.8.10 #aित्याताः ३.७.७८९ 4.4.14

एक्ट्रे **त**बकास ३.३.३२० 3.8.8 वतस्य वा अअरस्य १.३.६४२ 3.8.10

पतस्यानन्त्रस्य १.१.२६९.२८६।३.४.४४४ 4.3.32 कार्येव प्रजासने ३.२.१३५ 3.8.9

एतावरो १.५.९३**१** 4.5.15 **एक्क्रे**वार्य पहुष ४.१.१२ 4.4.4 क्रम्मेनार्थं शारीप: ५.१.१२१२.३.८३ 4.3.36

एक तिलो महिमा ३.३.२८९।३.४.४५३.४६६.४६८ 1 1 22

एष वायः २,४,९७४ 1.5.3 ओवधीलीमानि ३.१.२१ 3.2.13 कतम आतमा १.३,७०२ 4,8.7 कस्मित्र खल्वाकाशः १.३,६३३ 3.8.7.8

क्रिज्योतिस्यम १.३.७७४ 4.8.2 कि प्रज्या ३.४.४५८ 4.4.22

कीट: पत्रहो यदि ३.१.५३ 6.2.16

कायं तदा ४.२.६९ 3.2.13 केय तदासत ३.२.९८ 2.1.16

गडायो पामे स्योचि ४.३,१५० 4.4.22 बारवी वा मार्गे वा ३,१,२३ 4.4.2

जनको ह २,४,१८७ 3.1.1 जनको ह बेदेह: २,४,१८७।३,४,४३८,४६४ 8.1.1 लदेतत प्रेयो वित्तात ३.३.२६० 1.4.8

तदेषां प्राणानाम २,३,१०७ 2.1.17 तहेवा ज्योतियां ज्योतिः १.४,९०५ 4.4.16

त्य सा वे तत्पर्वे ३,४,५०६ 4.4.22 वर्वतपायम् ३.१,२९ 1.4.10

तबेत्त् प्रथनिः १,१,३९७ 1.4.10

तद्महा १,१,६६ 3.10.4 तद्यया वणजलायका ४.१.१२ 4.4.3

तस्या प्रियया २,३,८३ 4.8.21 तसो यो देवानाम् १,३,७२८ 1.4.10

बडा असीतव २.३.८४ 4.3.22 तदा अस्रेतदात्मकामम् ३,२,९१,९५ 4,3,21

तमस्कासस्तम् ३,४,१६०,२०८।३,१,१९।४,२,६९

तसेतं वेदानुवयनेन १,१,१२०।२,४,४४०,४६१,४७० ¥.1.85 4.4.22

समेव चीरः ३,४,४८९ 4.4.21 तसेव सन्य आत्मानम् १,४,८८५ 4.4.17 तमेव विदिखा सुनिर्भवति ३,४,४३७,४४०,४७०

8.2.90 4.4.22

तस्य वा एतस्य प्रस्पस्य ३.२.७४ ४,3.9 वसादेकाकी १.१.२६८।३.४.५०१ 1.4.3 तसादेवंविच्छान्तः ३.४.४८४.४८७.५०४।३,४,४६४। 3.3.749 4.4 28 नस्माञ्चोकात पनः ४.१.१२ 4.4.6 तस्यासने १.४.८७३ 2.2.3 वान्वेद्यतान ४.३.११३ 6.2.15 ता वा अस्वैता: ३.२.९२ 4.3.21 ते ह देवा अचः ३.३.२७५ 1.3.1 ते ह वाचमचः २.१.२० 1.3.2 ते ह सा पत्रपणायात्र ३.४.४३७ 4.4.22 वी ह यक्चनः ४.२.६६ 3.2.13 तं खोपनियदम् १,१.४०,४४,१३४११,२,४७०।३,२,११७। 3.3.343 3.9.26 सं विविध्या ३,४,४६९ 4,4,23 तं विद्याकर्मणी ३,४,४३८।३,१.१५,२० 4.4,2 दश च पत्तीः मामाः २.४.१६३ 3.9.4 बया ह २,४,१८७ 1.3.1 इया ह वे ३.३.२०५ 1.3.1 हे वाच प्रकार ३.२.१२० 2.3.1 ध्यायतीच १,३,७७९।२,३,११९ 4,3.7 म तम्र स्था ३,२,७४१४.४,१८८ 4,3.10 म तदशीति कंचन १.१.२७६ 3.8.8 न खब्झोति कथन ४.४.१९४ 3.8.8 न तसात् प्रामाः ४,३,१३६१४,२,५६,५८ 4.4.2 न पनरावितस्ति ४.४.१५५ 6.2.15 न प्रेत्य संज्ञास्ति १,१,२३९ 2.4.12 म बाह्यं किंचन ३,२,९० 4.3.21 नव वे पहरे प्रामाः २,४,१६३ 3,9.4 न या और पणुः कामाय १,४,९३१।३,३,२६३ 4.5.6 न स्वयते ३.३,२८६ 3.9.26 न इ ये देवान् पापं गच्छति २,४,१८८ 1.5.20 म इ वास्तानप्रम् ३,४,४८५ 6.1.14 मानुष्यायात् ३,४,४८९ 4.4.21 मान्योतोस्ति २,३,१२५ 4.3.22 नैनं पाप्ता सपति ३,४,४९० 4.4.23 नैनं पाप्ता वाति ३,४,४९० 4.4.23 पुण्यः पुण्येन कर्मणा ३,२,९८ 4.4.5 पुरुषो व पुरुषेन २,१,१००।४,२,६८ 3,2,13 गुरुषके १,१,३८५,९४ 2.5.18 ताः न पर्शः १,१,२८५ 2,5.18 प्लेमक पूर्वम् १,१,२४० 5.1.1 प्तंत पूर्वम् १,१,१४० 5.1.1 Zarei fiet 1,7,111 37.3

प्रतियोन्याद्ववति ३.२.९५ 4.3.15 प्राप्तेनात्मना ३.२.९० 4.3.21 प्राणक्षेव प्राणः ३.३.२६१।२६३ 1.4.7 प्राणस्य प्राणम १.४.८९४ 4.4.18 प्राणा वै यश: १.४.८७५ 2.2.3 प्राणोरपान: २.४.९७४ 1.5.3 प्राच्यान्तम ४.१.१२ .4.4.6 प्रेयोन्यसात ३.३.२६० 1.4.8 बहा तं परादात १.१.१९६ 4.5.7 बह्म लोकान गंगयति ४.३.१९३।१९५ 6.2.15 ब्रह्मेव सन १.१.३२५।४००।२.३.१०१।४.२.५६।५८। भवत्यात्मना परास्य ३.३.२८० 1.3.7 मासेभ्यो देवलोकम् ४.३.१०६ 6.2.15 य आदित्ये तिष्ठन १.१.३४९ 3.7.9 . य हमंच छोकं च १.२.५३९ ३.7.1 य पूर्व विद्रमृता ३,४,४५०।४,१,१५ 4.4,22 य एवं वेद ३.3,१९० 4.4.25 . य एवोन्तर्हदये १.४,९३० 2.1.17 यत्र स्वस्य १,१,२८०।४,४,१८० 4.2.14 यत्र ससी न ३,२,९२ 4.3.19 यत्र हि हतमिव १,१,२३९,२८०।१,३,६३ यत्रास्य प्रस्पस्य स्वत्य ३.१.२११४,२,६६ ३.2; यथाकारी ३,४,४८१।४,१,१३,४६ 4.4.5 यथा सर्वासामपाम १,१,२३८ .2.4.13 बदा सर्वे ३.४.४९५ 4.4.7 बदेव भगवान् वेद १,४,१३१ 4.5.4 यस्य सर्वाणि भूतानि १,१,२९६ 3.7 यस्यारमा शरीरम् १,१,२९७ 3.7 याज्ञवलक्य फिज्योतिः १,३,७७३ 4.3.2 ये विद्वित्रमृताः ३,४,४६०,४६५ 4.4.14 येनाई नामृता स्वाम् १,४,९३१ 4.5.1 थों यो देवानाम् १,३,७०२ 1.4.10 यो वा एतदशस्य १,३,६४४ 3.8.10 यः पृथिस्थाम् १,२,५३९ 3.7.3 यः प्राणः २,४,३७४ 1.5.8 रेतध ४,२,६६ 3.2.13 . . . छोदेनणायात्र स्युत्थाय ३,४,४३८ 4.4.22 वागेकायनम् १,१,२६८ ,2,4.11 षाचं धेनुम् १,४,८८४ 5.8.1 षातुबान्तरिक्षम् २,३,७ 2.3.3 विज्ञानेन जिज्ञानम् २.३,११२ 2.1.17 विद्वांतः प्रजात् ३,४,४६४ ४.४,००

यते समामोषि १.९.२०० **11.40** 

घमो राज्ञिः ४.२.९२ 825 न तज्ञासयते सर्यः १.3.६९२ 15.6 नमस्यन्तंश्च ३.४.४९० 9.14 माहं चेता १.१.२७७ 11.53 नियतस्य त संन्यासः ३.४.४३९ 18.7 नेव किंचित ३.१.७७ 5.8 यरस्तसात्त ३.३.३२३ 8.20 पश्यम भ्राप्वम १.३.७७ 5.8 गुरुप: स पर: याथ 3.3.339 8.22 प्रभवन्त्वहरागमे ३.३.३२३ 8.18 महपन विस्तान १.१,७७ 5.9 प्राणायान १.२.५८९ 4.29 बहाण्याधाय १ १.७ 5.10 महाभृतः प्रसन्नातमा ३.३.३२१ 18.54 बतापंत्रक 1.1.169 4.24 भत्तवा स्वनन्ववा १,१,२७७।३,२,१३९ 11.54 भत्तवा मामभिजानाति ३,३,२९६,२९८।३,३, 220.38013.2.10 18.55. भवन्ति भावा भूतानाम् ३,२,१९० 10.4 मन्त्रपाणां सहस्रेषु ३,४,४७० 7.3 मन योनिमेंददमका १,४,९८३ 14.3 मंग्रेपांशो २.३.१३४ 15.7 मध्यापेष्ट्य ४.३.१४९ 12.2 मामेय थे ३.४.४८६ 7.14 मामारमपरदेहेप ४,४,१८८ 16.13 मोहाचल परिलागः ३.४.४३९ 18.7 यततामवि ३.४.४७० 7.3 यदादिलगतं १,३,६९२।३,२,१८६ 15.12 यत्र काले ४.२.५२ 8.23 वर्धधांति ४.१.४१ 4.37 यदक्षरं वेदविदो वदन्ति ३,३,३२३ 8.11 ये । यसर ४.३.१४९ 12.3 पंथामा मपद्यन्ते ३.३.३०७ ४.11 योगी प्राप्य निवर्वते ३.१,१० 8.25 यो यस्त्रदः स एव सः ३,1,२७ 17.3 यं माप्य न निरतन्ति ३,३,४१४,३२४ 8.21 जिपने न मा १,४,४८०११,१,०० 5.10 चेर्थ गाँ। १.३,०१० 15.15 सच्छा धर्मेल १,१,३५२ ३,25 स्वतं वर्शनेषस्तः ३,४,४९० 9.14 स याति परमा गतिम् ३,३,३२३,३२४ 8,13 सर्वतःचात्रास्तम् इ,२,१८८।१,३,२४०,२७

सर्वतः भूतिसन् ३,२,१८८ 3.16

सर्वेदियविवर्जितस् ३.२.११९ 13.14 सहस्रवंग ० ३.३.३२३ 8.17 सर्वं दाखं भवो भावः ३.२.१९० 10.4 भागवतम् । अप इ वा तव ३,४,४९७।४,३,३६।४,४,२०७ 6,9,39 अधो अमृत्येव १.२.६०२।३.२,१३३ 10.8.40 अन्ये मद्धियः ३.४.४३४ 11.12,8,9 भहं भक्तपराधीनः १,१,२७८।३,३,३८४,४०४,४९९। 9.9.35 9.4.63 आश्रमात ३.४.४९८ 11.17.38 इहागतोहम ३.३.३३४ ३.4.20 उपभोगेन ४.१.४५ 5.10.14 अपयोपि देव यदमत 3.3.3 ४७ 3.9.10 ऋषे विद्वन्ति ३.४.४८६ 2.6.39.40 एकादशासी २.४.१७७ 5.11.9 वताः वरं ४.२.८१ 10.47.58 पते चांशकलाः यंतः ३,३,२१७ 1.3.28 कमेमोक्षाय ४.१.१७ 11.3.44 देखित्सदेहे १.२.५८८ 2.2.8 केयरहेन हि भावेन ३,३,३१४।३,४,४३४ 11.12.8.9 चत्रभंतं १.२.५८८ 2.2.8 जाखाऽजाचा च ३,३,२७८ 10.24.6 त एव पश्यन्ति २.४.४६८.४८९ 1.9 36 तथापि वित्तयदिशं ३.४,४६७ 3.28,34 नमेव परुषं थर्त 1.3.७०९ 2.6.27 तथा नथा पश्यति ४.१.९ 11.14.26 मचलेव वधायवंस २.१,२०१ 2.12.18 तथैव प्रथा निर्वत्या ३,४,४९५ 5.6.17 तमात्वमुद्धवीरगुज्य ३,३,३५६ 11.12.14 वस्तानमञ्जकियुक्तस्य १,१,२७७।३,४,४९१।४,४,२१० 11.20.39.6. 4.6 वसी खब्दोकं भगपात् ३,३,४१४ 2,9,9 ता मन्मनस्काः ४,२,८१ 10.46.1 वाबत्क्रमांणि ३.४.४५० 11.20.9 नेनाजनाभे ३.1.1४ 5.20.28 सेनेय पात्र अहि १,१,३९९ G.11.20 वानमत्त्रपोद्दोमः ३,४,४६८ 10.47.24 दीयमानं न ३,३,३०८ 3.29.13 दःसहमेष ३,३,२९२ 10.29.10 देहेन्त्रियास १,४,४६२।४,२,५६।४,४,१८६ 7.1.39 देशेंडसबोडमा १,२,५४५ 6.4.25 ध्वं मु मर्व ३,४,४९८ II.7.6 भारयस्यति ४,३,८३ 10.46.6

अंग्रहमात्रं पुरुषं निश्चकर्षं यसी वलात्० १.३,६९३।२.३, १ यसेवैपः० ३.२,१३८।३.३.२९६।३.३.३५८।३.४.४३४३ EP 3 297 17

योन्यथा सन्तमातमातम १.१.३७ 1.74.22 माया द्वेषा सया सञ्चा० १.१.२४८ 12 339 45

मत्स्यपराणम् ।

अचिन्त्याः सल ये भावाः २.१.९२ 113.7

मार्कण्डेयपराणं देवीमाहातस्यम् । जानिनामपि ३.४.४८६ 2.54 बसादाकृष्य • 3.8.868 1.54

मण्डकोपनिपद ।

अक्षरात्संभवति १.२.५५९ 1.1.7 अग्रिमंघाँ० १.२.५५५ 2.1.4 ज्य परा यथा॰ ३,३,३२०।१,२,५५५ 1.1,5,6 बद्दयमग्राह्म+ ३.३.२३४ 1.1.6

अन्धन् १.३.६२३ **3.1.1** भवाणो हामनाः १.३.५५५ 2.1.2

व्तवसाञ्चायते प्राणः १,२,५५५।१,४,९०८।२,४,१५९, \$08.948.200 2.1.3

द्वेरपार्थः । २,३,३८६,३९३ 3.2.4 कत्तारमीशम• १.४.९८२ 3.1.3 कस्मित्र भगवः २,१,५५४ 1.1.3 शीयन्ते बाल १,1,३९४।४,1,४३ 2.2.8 सं वायम्बातिः २,४,१७५ 2.1.3 तवस्य तम् ३,२.१३९ 3.1.8 तदा विद्वान्युष्यपापे ३,३,२८२ 3.1.3 तमेवेकं जानप॰ १.३.६०९,६१८ 6.2.5 तस्य भाषा० 1.3.६९० 2.2.10 तस्वेष भागमा ३,३,३८० 3.2.3 ते महालोके० ४,३,11६,12६ 3.2.6 दिस्यो समृतेः १,२,५५५ 2.1 2 दे विषं १,२,५५४ 1.1.4 न पेतद्वाणयनः० ३,३,२१५ 3.2.11

नापि वाचा २,३,१३ । 3.1.8 नायमाभा वरवनेन० ३,३,३५८।३,४,४३४,४६९। 4,7,5418,3,78c18,8.1c. 3.2.3

नाममामा बनहीनेन॰ ३,३,३९३,३८४।३,४,४९९१ 8,2,44 3.2.4

मोबाच सी॰ १,२,१६९ 1.2.13 Ru 470 1.1,401 3.2.9 वदंबद्यमृतम् १,३,६१९ 2.2.11 मबोमबाक 1,3,416 2,2,7 व द्वापाझिष्- १,४,९८३ 1.1.6

न फारा॰ २.३.१३० 3.1.8

8.8.90613.3.39313.3.893 3.2.3

यस्मिन्स्योः १.३.६०९ 2.2.5 येनाक्षरम० १.२.५६७ 2.1.3 यः सर्वज्ञः 1.२.५६७ 1.1.9 स्तिदानस्वविग्रहम् १.१.२७३ 1.4

सम दह लोका: ० २.४.१६४ 2.1.8 सम प्राणा:० २.४.३६३ 2.1.8

सर्यटारेण से विरजा: ४.३.९९ 1.2.13 मैत्रेय्यपनिपदः।

डे ब्रह्मणी० १.२.५६६ **6.**22 सर्वेमात्मा • २.३.१५ 6.7

याद्यवस्यस्मृतिः । अयं हि पामो धर्मः १.१,६६

योगसत्रम् । अथ योगानशासनम् १,१,४४ 1.8

रामोत्तरतापनीयोपनिपत्र ।

वो वे वे मस्य० ३.३.२०८.२२८ 5

घराह्यूराणम् । त्वं च स्त्र महाबाही • २,२,८४ 70,36 वसिएस्मतिः।

आचारदीनं न पुनन्ति पेदाः ३,१,३२ रातपथव्राह्मणम् ।

आयोऽनवन० २.१.२० 6.1.3.2.4 तं होपनिन्ये० 1.3.७४७ 11.5.3.13 प्रवेन्तःप्रतिष्ठितं घेदः १,२,५९० 10 स्दमवीत् २.१.२० 6.1.3.Y.4.6.1.11 यथा मीहियाँ पवी वा १,२,४६४ 10.6,3,2 यदा वे प्रस्तः १,१,३०० 10.3.3.6 स एपोदिवेशानरः १,२,५९३ 10.6.1.11

शक्यजर्वेदसंहिता । अतो ज्यायांश्च १.१.२८१ 31.3

प्रतायानस्य ० १.१.२८० ३१.३ प्रस्य प्रेयं • १,१,२८० 31.2

श्वेताभ्वतरोपनिपद् । भजामेकाम० १.४.८८६ 4.5

भन्नो **सं**हः • १,४,८८६ 4,5 भवाविवादी जवनः ६ ३,२,११७,१३० 3.19 आदित्यवर्णम् १,४,९१४ 3,8 धाराममात्राक २,३,५६,६६ 5.8 व्ययो अक्षरे ३,३,३४६ ४.8 कवि प्रमुख्य १,४,८०३ 5.2 f\$ कारनं महा• 1.1

वार्ता द्वावर्ताः १,४,८०२ 1.9 वदेवासिः १,४,८०० 4.2 तमेव विद्याः २,३,११८११,३,६६८११,४,९४५६३,१ १०८ 3.8 तपोत्त्वाः २,३,१३६ 4.6 ते प्यानयोगानुगताः १,४,८०२ 1.3 न तस्त्रसाम्यध्विद्य १,२,१८०१२,१,२८२१४,३,१४२१ ४,४,२०८ 6.8

न तत्र सूर्यो भाति० १,३,६८८ 6.14 निष्क्छं निष्ठिपस्० १,१,२३०।२,१,९१ 6.19 इर सुपर्णा० 1,४,८०० 4.6 पराख दक्तिविविधेप धृपते ४,४,१९४।४,४,२०६ 6.8

यो योत्तिम् ० १,४,८७२ 5.2 वालामञ्जतभागस्य २,३,६५ 5.8 पृक्ष इय स्तन्यः २,२,१८८ 3.9 वेशहमेते ० १,४,८६७ 3.8

साक्षी चेता केवल: ४,४,१९० 6.11 एम उ एवं साल ० ३,३,२९९ 3.8

सर्वसारीपनिपत्। ससं विज्ञानः १.१.२७३ 3

कडोपनियत् ।

रातायुषः युप्रसीमाम् ३,२,७० 23

सास्यकारका। मृहप्रकृतिव १,४,८९२ 3

सामान्यकरणवृत्तिः० २,४,१७४ 29 कृत्तीव्राणम् ।

मसमा सह ते सर्वे ३,६,६१७,४,३,११५ ए. सं. १२,२६९

अनिर्दिष्टश्वलानि यास्यानि । भ्राप्तक्षेत्रं लुगेवि प्रवाशामः २,२,१९१ भणः स्वतः १,३,६०० अविद्यया मन्यते ३.२.८१ अध्य चैच तेन मांसं० वेदे ३.१.१७ भक्ताज्ञवसर्वगतस्र ३.२.८८ भागेडणं गोनुप० ३,२,८५ दन्दी बैबस्ततः ३.४.४७८ कर्ता कारियता होरे: १.१.१०२ क्षाचितकस्याण्यो दक्षिणाः० ३,४,५०२ क्याचे कर्मभिः पके० ३.४.४८२ जन्मान्तरसहस्त्रप० ३.३.२९२ क्षेत्रक्ष १.१.१ वय तथा सं न जनपन्ति ३.१.१६ वय यः परमातमा हि० २,३,१३६ तस्य प्रचा टायमप्यन्ति० ४.१.४० तसाभिष्यानावृतीयं० ३,२,८८ तस्याधिरेवाधिः ३.३.१३४ नं सभा सभीवासते० ३.३.३०७ नं विक्रिया प्राक्षणी भवति ३,४,४०३ त्रतीयं सर्वभतस्यं ३.२.५९५ प्रथमं पित्रते वृद्धिः ३.१.३० प्रथमं महतः १,२,५९५ मनवंत्रसतः ३,४,४०८ वच क.खेन ३.४.४६३ बमी वेपखतः ३.४.४०८ बन्ध्य कर्मणा ३,३,२०६ BREST 10 1.1.668 क्लो यगमानः २,३,५१३ वस्य वेदध वेदी च ३.१.४५

काराजीवसिंदिरोयं जहबार ३,४,४३९

सर्वेश्यास्यानानि परिस्तें । ३,४,४३५ स्र सर्वे भपति ३,१,२९

विकास थीति स्थापिक १.२.५९५

संबर्धित: क्ष्में सेपी: 3.1.53